TARUNALAW: Journal of Law and Syariah

Published by Sekolah Tinggi Agama Islam Taruna Surabaya
Vol. 04 No. 01, January 2026, Pp. 17 - 32

DOI: https://doi.org/10.54298/tarunalaw.v4il.716

@O0

Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum
Keluarga Islam

Wahyudi
Universitas Komputer Indonesia
wahyudi@email.unikom.ac.id

Oyo Sunaryo Mukhlas
UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia
oyosunaryo@uinsgd.ac.id

Beni Ahmad Saebani
UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia
beniahmadsaebani@uinsgd.ac.id

Received: 07-08-2025 Reviewed: 05-09-2025  Accepted:16-09-2025

Abstract

This study discusses women's right to abortion without the husband's consent from the perspective of Islamic
family law. The main focus of this study is to explore how Islam views women's reproductive rights in the context
of abortion decision-making, especially when the decision is made without involving the husband. This study uses
a normative approach by referring to primary sources such as the Qur'an, Hadith, and jurisprudence books, as
well as secondary sources in the form of scholars' fatwas and contemporary literature. The analysis results
indicate that Islam allows women to make decisions regarding their health, including abortion in cases of medical
emergencies or pregnancy due to rape. However, the principle of joint responsibility in marriage also requires
the involvement of the husband in such decision-making. Conflicts between women's reproductive rights and the
rights of husbands often arise due to differences in views on the priorities of justice and maslahah (well-being).
Abortion without the husband's consent can have a negative impact on household harmony, such as
communication breakdowns, distrust, and moral conflicts. Therefore, the proposed solution is the application of
the principle of consultation (musyawarah) as an effort to reach a fair and beneficial agreement for all parties.
Keywords: Abortion Rights; Islamic Family Law; Justice; Reproductive Decisions; Maslahah; Husband's
Consent.

Abstrak

Pada penelitian ini membahas hak aborsi wanita tanpa persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga Islam.
Fokus utama penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi bagaimana Islam memandang hak reproduksi perempuan
dalam konteks pengambilan keputusan aborsi, terutama ketika keputusan tersebut diambil tanpa melibatkan
suami. Penelitian ini menggunakan pendekatan normatif dengan merujuk pada sumber-sumber primer seperti Al-
Qur’an, Hadis, dan kitab fikih, serta sumber sekunder berupa fatwa ulama dan literatur kontemporer. Hasil analisis
menunjukkan bahwa Islam memberikan ruang bagi perempuan untuk mengambil keputusan terkait kesehatannya,
termasuk aborsi dalam kondisi darurat medis atau kehamilan akibat perkosaan. Akan tetapi prinsip tanggung
jawab bersama dalam pernikahan juga menuntut keterlibatan suami dalam pengambilan keputusan tersebut.
Konflik antara hak reproduksi perempuan dan hak suami sering kali muncul akibat perbedaan pandangan tentang
prioritas keadilan dan maslahah (kemaslahatan). Aborsi tanpa persetujuan suami dapat berdampak negatif
terhadap keharmonisan rumah tangga, seperti keretakan komunikasi, ketidakpercayaan, dan konflik moral. Oleh
karena itu, solusi yang diajukan adalah penerapan prinsip musyawarah sebagai upaya mencapai kesepakatan yang
adil dan bermanfaat bagi semua pihak.

17


https://doi.org/10.54298/tarunalaw.v4i1.716
mailto:wahyudi@email.unikom.ac.id
mailto:oyosunaryo@uinsgd.ac.id
mailto:beniahmadsaebani@uinsgd.ac.id

TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

Kata Kunci: Hak Aborsi; Hukum Keluarga Islam; Keadilan; Keputusan Reproduksi; Maslahah; Persetujuan
Suami.

Pendahuluan

Kontroversi terkait tindakan aborsi merupakan isu yang terus menjadi perdebatan di
berbagai kalangan, tidak hanya dari sudut pandang medis, tetapi juga dari perspektif hukum,
agama, dan sosial. Pada hukum keluarga Islam aborsi menimbulkan pertanyaan kompleks yang
melibatkan hak-hak reproduksi perempuan, tanggung jawab suami-istri, serta nilai-nilai moral
dan etika yang diatur dalam syariat Islam.! Indonesia merupakan negara dengan mayoritas
penduduk Muslim, persoalan aborsi seringkali dihadapkan pada ketegangan antara hukum
positif, norma agama, dan praktik sosial yang berkembang di masyarakat. Salah satu aspek
yang paling sensitif dalam penelitian ini yaitu terkait dengan hak perempuan untuk melakukan
aborsi tanpa persetujuan suami, yang menimbulkan pertanyaan mendalam tentang otonomi
perempuan dalam pengambilan keputusan terkait tubuh mereka sendiri, serta bagaimana
hukum keluarga Islam memandang persoalan tersebut.

Hukum keluarga Islam atau yang dikenal sebagai figh al-ahwal al-syakhsiyyah, mengatur
berbagai aspek kehidupan keluarga, termasuk perkawinan, perceraian, hak asuh anak, dan juga
masalah reproduksi.? Aborsi dalam pandangan hukum Islam memiliki ketentuan yang cukup
ketat, namun tidak sepenuhnya mutlak. Para ulama klasik dan kontemporer telah memberikan
berbagai interpretasi tentang kapan aborsi diperbolehkan,® dengan mempertimbangkan faktor-
faktor seperti usia kehamilan, kesehatan ibu, dan kondisi janin.* Masalah tersebut semakin
kompleks ketika aborsi dilakukan tanpa persetujuan suami, karena hal ini menyentuh ranah hak
dan kewajiban suami-istri dalam perkawinan, yang diatur secara rinci dalam hukum Islam.

Perkawinan dianggap sebagai ikatan suci mithagan ghalizhan yang menciptakan
hubungan timbal balik antara suami dan istri. Suami memiliki kewajiban untuk memberikan
nafkah dan perlindungan, sementara istri memiliki kewajiban untuk taat dan setia kepada
suami.® Hak dan kewajiban ini menjadi lebih rumit dalam hal reproduksi. Misalnya, suami
memiliki hak untuk memiliki keturunan, sementara istri memiliki hak untuk menentukan apa
yang terjadi pada tubuhnya. Ketika kedua hak ini bertentangan, seperti dalam kasus aborsi
tanpa persetujuan suami, maka timbul pertanyaan tentang bagaimana hukum Islam
menyeimbangkan kedua kepentingan ini.

Ketentuan hukum positif di Indonesia mengatur aborsi dalam Undang-Undang Nomor
17 Tahun 2023 tentang Kesehatan,® yang memperbolehkan aborsi dalam kondisi tertentu,
seperti ketika kehamilan mengancam nyawa ibu atau janin memiliki cacat berat yang tidak
dapat disembuhkan. Undang-undang ini tidak secara eksplisit mengatur tentang persetujuan

! Moustafa H Hegab, “Abortion: Medical and Moral Aspects in Islamic Perspectives,” in Looking
Beneath the Surface (Leiden, The Netherlands: Brill, 2013), 177-85,
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789401209830_012.

2 Maimanah Maimanah et al., “Delay in the Division of Inheritance: A Theoretical Review within Legal
System Framework in Indonesia,” Syariah: Jurnal Hukum Dan Pemikiran 24, no. 1 (2024): 241-57,
https://doi.org/https://doi.org/10.18592/sjhp.v24i1.12916.

3 Siti Nur Rahmah, Anwar Hafidzi, and Arie Sulistyoko, “Hukum Aborsi Menurut Imam Al-Ghazali Dan
Yusuf  Al-Qardhawi,”  Journal  Of Islamic And Law  Studies 2, no. 1 (2018),
https://doi.org/https://doi.org/10.18592/jils.v2i1.4560.

4 Alireza Bagheri et al., “Abortion in Different Islamic Jurisprudence: Case and Commentaries,” Asian
Bioethics Review 3, no. 4 (2011), https://muse.jhu.edu/article/461976.

5 Khabib Musthofa, “Spirit Mitsagan Ghalidza Dalam Pernikahan Sebagai Penguatan Keluarga Di
Kalimantan Tengah,” Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 2, no. 2 (2020): 153-70.

& Wahyudi, Hukum Kesehatan: Suatu Tinjauan Aspek Yuridis (Sleman, Yogyakarta: PT. Penamuda
Media, 2024).

18



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam
— Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani

suami dalam proses aborsi.” Hal ini menimbulkan ketidakjelasan hukum, terutama dalam
kasus-kasus di mana seorang istri memutuskan untuk melakukan aborsi tanpa persetujuan
suami. Apakah keputusan tersebut dapat dibenarkan secara hukum atau justru dianggap sebagai
pelanggaran terhadap hak suami? Persoalan tersebut menjadi semakin signifikan mengingat
bahwa Indonesia menganut sistem hukum yang mengakomodasi hukum Islam melalui
peraturan perundang-undangan seperti Kompilasi Hukum Islam (KHI).

KHI merupakan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 yang berlaku bagi umat Islam
di Indonesia, mengatur berbagai aspek hukum keluarga, termasuk hak dan kewajiban suami-
istri.> KHI tidak secara spesifik mengatur tentang aborsi, apalagi tentang aborsi tanpa
persetujuan suami. Hal ini menimbulkan interpretasi yang beragam di kalangan ulama dan
praktisi hukum. Sebagian berpendapat bahwa aborsi tanpa persetujuan suami dapat dianggap
sebagai pelanggaran terhadap hak suami, terutama jika aborsi dilakukan tanpa alasan yang
kuat. Sebagian lain berargumen bahwa perempuan memiliki hak otonom atas tubuh mereka
dan keputusan untuk melakukan aborsi harus didasarkan pada pertimbangan medis dan
psikologis perempuan itu sendiri, tanpa harus mendapatkan persetujuan dari suami.

Persoalan ini juga tidak dapat dilepaskan dari kondisi sosial dan budaya Indonesia, di
mana nilai-nilai patriarki masih cukup kuat. Pada kasus-kasus tertentu perempuan seringkali
dihadapkan pada tekanan sosial untuk tunduk pada keputusan suami, bahkan dalam hal-hal
yang menyangkut tubuh mereka sendiri. Hal ini menimbulkan ketidakadilan gender, di mana
perempuan tidak memiliki kendali penuh atas keputusan reproduksi mereka. Pertanyaan
tentang hak aborsi perempuan tanpa persetujuan suami menjadi sangat relevan, karena
menyentuh isu yang lebih luas tentang kesetaraan gender dan keadilan dalam perkawinan.
Persoalan aborsi juga terkait erat dengan hak asasi manusia, khususnya hak reproduksi
perempuan. Menurut Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) hak reproduksi adalah bagian dari
hak asasi manusia yang meliputi hak untuk menentukan jumlah dan jarak kehamilan, hak untuk
mendapatkan informasi dan layanan kesehatan reproduksi, serta hak untuk bebas dari
diskriminasi, paksaan, dan kekerasan dalam hal reproduksi.® Aborsi dapat dilihat sebagai
bagian dari hak reproduksi perempuan, terutama jika kehamilan tersebut tidak diinginkan atau
membahayakan kesehatan fisik dan mental perempuan. Pada praktiknya hak ini seringkali
berbenturan dengan norma agama dan budaya, yang menempatkan perempuan dalam posisi
yang sulit.

Aborsi seringkali dianggap sebagai tindakan yang dilarang, haram dalam hukum Islam
kecuali dalam kondisi tertentu yang dianggap darurat.’® Misalnya, jika kehamilan mengancam
nyawa ibu, maka aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip darurat. Sebagian ulama
berpendapat bahwa suami memiliki hak untuk memberikan persetujuan dalam hal aborsi,*
karena suami dianggap sebagai kepala keluarga yang bertanggung jawab atas kesejahteraan
istri dan anak-anaknya. Sebagian lain berargumen bahwa perempuan memiliki hak otonom atas

7 Wahyudi Wahyudi and Usep Saepullah, “The Legality of Abortion Without Spousal Consent in Islamic
Jurisprudence,” PATTIMURA Legal Journal 4, no. 2 (2025): 104-24,
https://doi.org/https://doi.org/10.47268/pela.v4i2.19055.

8 Al Fitri and M SH, “Pembaruan Hukum Keluarga Di Indonesia Melalui Kompilasi Hukum Islam,”
Mahkamah Agung RI 1, no. 2 (2020): 1-21.

® Dewi Murni, “Kesehatan Reproduksi Menurut AlQuran Surat Al Bagarah/2 Ayat 222-223,” Jurnal
Ulunnuha 8, no. 2 (2019): 219-29, https://doi.org/https://doi.org/10.15548/ju.v8i2.1254.

10 Asra Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan, Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum
Negara,” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 3, no. 2 (2022): 11-27,
https://doi.org/https://doi.org/10.55623/au.v3i2.120.

11 Zulfa Hudiyani, “Diskursus Aborsi Dalam Perspektif Fikih Klasik Dan Kontemporer,” Al-Ahwal Al-
Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam 2, no. 1 (2021): 43-61,
https://doi.org/https://doi.org/10.15575/as.v2i1.12172.

19



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

tubuh mereka dan keputusan untuk melakukan aborsi harus didasarkan pada pertimbangan
medis dan psikologis perempuan itu sendiri, tanpa harus mendapatkan persetujuan dari suami.

Persoalan aborsi juga terkait dengan konsep maslahah (kebaikan umum) dalam hukum
Islam.*? Menurut konsep ini, keputusan hukum harus didasarkan pada pertimbangan tentang
apa yang terbaik untuk kesejahteraan umum.'® Pada tindakan aborsi, jika kehamilan tersebut
dapat menimbulkan bahaya bagi kesehatan fisik atau mental perempuan, maka aborsi dapat
diizinkan berdasarkan prinsip maslahah. Akan tetapi timbul persoalan yang lebih rumit ketika
aborsi dilakukan tanpa persetujuan suami, karena hal ini dapat menimbulkan konflik dalam
rumah tangga dan mempengaruhi kesejahteraan keluarga secara keseluruhan. Suami merasa
berhak atas janin yang berada dalam kandungan sedangkan istri merasa mempunyai hak atas
apa yang terjadi dalam tubuhnya. Persoalan aborsi juga terkait dengan konsep magashid
syariah (tujuan syariah) yang meliputi perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta.’* Perlindungan terhadap jiwa hifz al-nafs dalam konteks aborsi adalah salah satu
prinsip utama yang harus dipertimbangkan. Jika kehamilan tersebut mengancam nyawa ibu,
maka aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip ini.

Isu aborsi tanpa persetujuan suami juga telah menjadi perdebatan di banyak negara,
terutama di negara-negara dengan mayoritas penduduk Muslim. Misalnya, di beberapa negara
Timur Tengah, aborsi hanya diizinkan dalam kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan
mengancam nyawa ibu atau janin memiliki cacat berat.*® Persetujuan suami seringkali menjadi
syarat yang harus dipenuhi sebelum aborsi dapat dilakukan. Hal ini menimbulkan kritik dari
kelompok-kelompok yang memperjuangkan hak-hak perempuan, yang menganggap bahwa
persyaratan tersebut merupakan bentuk diskriminasi terhadap perempuan dan melanggar hak
reproduksi mereka.®

Di Indonesia, persoalan aborsi tanpa persetujuan suami juga telah menjadi perdebatan di
kalangan ulama, praktisi hukum, dan aktivis perempuan.}’” Sebagian berpendapat bahwa
perempuan memiliki hak otonom atas tubuh mereka dan keputusan untuk melakukan aborsi
harus didasarkan pada pertimbangan medis dan psikologis perempuan itu sendiri, tanpa harus
mendapatkan persetujuan dari suami. Terdapat argumentasi bahwa suami memiliki hak untuk
memberikan persetujuan dalam hal aborsi, karena suami dianggap sebagai kepala keluarga
yang bertanggung jawab atas kesejahteraan istri dan anak-anaknya.

12 Rjza Shihabudin Pradana and Masrokhin Masrokhin, “Studi Komparasi Hukum Terhadap Aborsi
Dengan Indikasi Cacat Janin (Fatwa MUI No. 04 Tahun 2005 Dan Undang—Undang No. 36 Tahun 2009 Tentang
Kesehatan),” Jurnal lImiah Penelitian Mahasiswa 2, no. 4 (2024): 760-69,
https://doi.org/https://doi.org/10.61722/jipm.v2i4.345.

13 Ririn Fauziyah, Agus Sholahudin Shidig, and Burhanatut Dyana, “Maslahah Sebagai Kerangka
Berfikir Dan Tujuan Hukum Islam,” Asasi: Journal of Islamic Family Law 1, no. 2 (2021): 159-78,
https://doi.org/https://doi.org/10.36420/asasi.v2i2.

14 Muhammad Faisal Hamdani, “Abortion in Islam: A Figh Examination of Medical and Social
Indications,” Journal of Ecohumanism 3, no. 3 (2024): 1111-24,
https://doi.org/https://doi.org/10.62754/joe.v3i3.3446.

15 Mehdi Moradinazar et al., “Epidemiological Features of Spontaneous Abortion in the North Africa and
the Middle East from 1990 to 2019: Results from the Global Burden of Disease Study 2019,” Journal of Family
& Reproductive Health 16, no. 3 (2022): 183, https://doi.org/10.18502/jfrh.v16i3.10579.

16 Lauren J Ralph and Lee A Hasselbacher, “Adolescents and Abortion Restrictions: Disproportionate
Burdens and Critical Warnings.,” The Journal of Adolescent Health : Official Publication of the Society for
Adolescent Medicine 73, no. 2 (2023): 221-23, https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2023.05.002.

7 Ismail Jalili et al., “The Legitimacy of Abortion: A Socio-Legal Analysis of Islamic Jurisprudence and
Indonesian Law,” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 16, no. 2 (2024): 382-405,
https://doi.org/https://doi.org/10.18860/j-fsh.v16i2.29077.

20



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam
— Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian hukum normatif
dengan pendekatan kualitatif, yang bertujuan untuk menganalisis hak aborsi perempuan tanpa
persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga Islam. Data primer diperoleh dari sumber-
sumber hukum Islam seperti Al-Qur'an, Hadis, serta kitab-kitab figh klasik dan kontemporer,
sementara data sekunder diambil dari peraturan perundang-undangan yang relevan, seperti
Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan dan Kompilasi Hukum Islam
(KHI), serta literatur ilmiah, jurnal, dan artikel yang membahas isu aborsi dan hak reproduksi
perempuan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan dengan menelaah
dokumen-dokumen hukum, fatwa ulama, dan putusan pengadilan yang berkaitan dengan
aborsi. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menggunakan metode
interpretasi hukum dan analisis komparatif untuk membandingkan pandangan ulama dan
praktik hukum di berbagai negara Muslim. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan
pendekatan magashid al-syariah (tujuan-tujuan syariah) untuk mengevaluasi kebijakan aborsi
dalam konteks perlindungan hak perempuan dan kesejahteraan keluarga. Hasil analisis
kemudian disajikan secara sistematis untuk memberikan pemahaman yang komprehensif
tentang hak aborsi perempuan tanpa persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga
Islam.

Hasil dan Pembahasan

Aborsi atau dalam terminologi figh dikenal sebagai ijhadh atau isgath al-hamal®® telah
menjadi topik perdebatan panjang dalam khazanah pemikiran hukum Islam sejak era klasik
hingga kontemporer. Para ulama figh dari berbagai mazhab telah memberikan pandangan yang
beragam tentang status hukum aborsi, dengan mempertimbangkan berbagai faktor seperti usia
kehamilan, alasan medis, dan kondisi sosial. Dalam perspektif figh klasik, aborsi umumnya
dianggap sebagai tindakan yang dilarang, terutama setelah janin mencapai tahap tertentu dalam
perkembangannya. Pada kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan mengancam nyawa ibu,
aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip darurat. Pandangan ini didasarkan pada interpretasi
terhadap teks-teks keagamaan, termasuk Al-Qur'an dan Hadis, serta prinsip-prinsip umum
syariah seperti perlindungan terhadap jiwa hifz al-nafs dan kesejahteraan umum maslahah.*®

Didalam Al-Qur'an, meskipun tidak ada ayat yang secara eksplisit membahas aborsi,
terdapat beberapa ayat yang dapat dijadikan sebagai dasar untuk memahami status janin dan
hak hidupnya. Pada Surah Al-Isra' ayat 31, Allah SWT berfirman, "Dan janganlah kamu
membunuh anak-anakmu karena takut kemiskinan. Kamilah yang akan memberi rezeki kepada
mereka dan juga kepadamu. Sesungguhnya membunuh mereka adalah suatu dosa yang besar."
Ayat ini sering dijadikan rujukan oleh ulama untuk menegaskan larangan membunuh anak,
termasuk janin dalam kandungan. Selain itu, dalam Surah Al-Mu'minun ayat 12-14, dijelaskan
tentang proses penciptaan manusia dari setetes mani hingga menjadi janin yang sempurna. Ayat
ini menjadi dasar bagi ulama untuk membagi tahapan kehamilan menjadi beberapa fase, yang
kemudian mempengaruhi status hukum aborsi.?°

18 Sajida Faraz, Shams Ul Hussain Zaheer, and Naila Rafique, “Analytical Study of The Legitimacy of
Abortion In Islamic Jurisprudence,” Sociology & Cultural Research Review 3, no. 01 (2025): 982—-1003.

19 Ahdiana Yuni Lestari et al., “Abortion in the Perspective of Islamic Law and Health Law,” Kosmik
Hukum 24, no. 3 SE-ARTICLE (September 29, 2024): 16677,
https://doi.org/10.30595/kosmikhukum.v24i3.22798.

20 Gilla K Shapiro, “Abortion Law in Muslim-Majority Countries: An Overview of the Islamic Discourse
with  Policy Implications,” Health Policy and Planning 29, no. 4 (2014): 483494,
https://doi.org/https://doi.org/10.1093/heapol/czt040.

21



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

Para ulama Klasik, seperti Imam Syafi'i, Imam Malik, Imam Abu Hanifah, dan Imam
Ahmad bin Hanbal, sepakat bahwa aborsi setelah janin mencapai tahap nafkh al-ruh
(ditiupkannya ruh) adalah haram.?* Menurut sebagian besar ulama, tahap ini terjadi setelah 120
hari atau 4 bulan kehamilan, berdasarkan Hadis yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Mas'ud,
di mana Nabi Muhammad SAW bersabda, "Sesungguhnya setiap kalian dikumpulkan
penciptaannya dalam perut ibunya selama 40 hari sebagai nutfah, kemudian menjadi ‘alagah
selama 40 hari, kemudian menjadi mudghah selama 40 hari, kemudian Allah mengutus
malaikat untuk meniupkan ruh kepadanya." Setelah tahap ini, janin dianggap sebagai manusia
yang memiliki hak hidup, sehingga aborsi dianggap sebagai pembunuhan yang dilarang secara
tegas.??

Sebelum tahap nafkh al-ruh, pandangan ulama klasik tentang aborsi lebih bervariasi.
Sebagian ulama, seperti Imam Abu Hanifah, memperbolehkan aborsi sebelum 40 hari
kehamilan dengan alasan bahwa janin pada tahap ini belum berbentuk manusia. Pandangan ini
didasarkan pada interpretasi bahwa sebelum tahap nafkh al-ruh, janin belum memiliki status
hukum sebagai manusia, sehingga aborsi tidak dianggap sebagai pembunuhan. Akan tetapi
ulama lain seperti Imam Syafi'i tetap melarang aborsi meskipun sebelum 40 hari, dengan alasan
bahwa janin memiliki potensi untuk menjadi manusia dan membunuhnya dapat dianggap
sebagai tindakan yang merusak potensi kehidupan. Pandangan tentang aborsi dalam figh
kontemporer mengalami perkembangan seiring dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan
perubahan sosial. Ulama kontemporer cenderung lebih fleksibel dalam memandang aborsi,
terutama ketika aborsi dilakukan untuk alasan medis atau sosial yang kuat. Misalnya, dalam
kasus di mana kehamilan mengancam nyawa ibu, mayoritas ulama kontemporer sepakat bahwa
aborsi diperbolehkan berdasarkan prinsip darurat. Prinsip ini didasarkan pada kaidah figh yang
menyatakan bahwa keadaan darurat membolehkan hal yang dilarang (al-darurat tubih al-
mahzurat). Selain itu, aborsi juga dapat diizinkan jika janin didiagnosis memiliki cacat berat
yang tidak dapat disembuhkan, karena hal ini dapat menimbulkan penderitaan bagi keluarga
dan masyarakat.??

Selain alasan medis, ulama kontemporer juga mempertimbangkan faktor sosial dan
psikologis dalam menilai hukum aborsi. Pada kasus di mana kehamilan terjadi akibat
pemerkosaan®* atau inses, sebagian ulama memperbolehkan aborsi dengan alasan bahwa
memaksa perempuan untuk melanjutkan kehamilan dalam kondisi tersebut dapat menimbulkan
trauma psikologis yang berat. Pandangan ini didasarkan pada prinsip maslahah, dimana
kepentingan kesejahteraan dan kesehatan mental perempuan dianggap lebih penting daripada
mempertahankan kehamilan. Akan tetapi pandangan ini tidak diterima secara universal, karena
sebagian ulama tetap berpendapat bahwa janin memiliki hak hidup yang harus dilindungi,
terlepas dari bagaimana kehamilan tersebut terjadi.>> Perkembangan teknologi medis juga
mempengaruhi pandangan ulama kontemporer tentang aborsi. Dengan kemajuan dalam bidang
ultrasonografi dan genetika, kini menjadi mungkin untuk mendeteksi kelainan janin sejak dini.

21 Merve Unal, “Abortion in Islamic Law. Istanbul: Kitabi Publications,” Ilahiyat Tetkikleri Dergisi 58,
no. 2 (2022): 11618, https://doi.org/10.5152/ilted.2022.2264154.

22 Ahnaf Nur Fauzan Romadhon and Tajul Arifin, “Aborsi Dalam Perspektif Hadits Riwayat Ahmad Bin
Hanbal No 18989,” MUSHAF JOURNAL: Jurnal llmu Al Quran Dan Hadis 3, no. 2 (2023): 205-17,
https://doi.org/10.54443/mushaf.v3i2.122.

2 Ma’moon Al-Refa’e, “Abortion in Islamic Criminal Legislation: Its Pillars and Punishment
(Comparative Fighi Study),” An-Najah University Journal for Research - B (Humanities) 25, no. 5 (2011): 1397—
1434, https://doi.org/10.35552/0247-025-005-009.

24 Miftahul Utami, “Criminal Action of Abortion Rape Health Perspective Legal and Islamic Law,”
Requisitoire Law Enforcement 14, no. 2 (2023): 46-51, https://doi.org/https://doi.org/10.59651/relae.v14i2.81.

25 Nur Azizah, Mhd Syahnan, and Budi Sastra Panjaitan, “The Legality of Abortion by Medical Personnel
for Rape Victims in Indonesia: A Perspective from Magashid Sharia by Al-Syatibi and Al-Tufi,” Madania: Jurnal
Kajian Keislaman 28, no. 1 (2024): 35-44, https://doi.org/http://dx.doi.org/10.29300/madania.v28i1.3847.

22



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam
— Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani

Permasalahan aborsi juga terkait dengan hak reproduksi perempuan, yang menjadi
perhatian utama dalam wacana figh kontemporer. Ulama kontemporer semakin menyadari
pentingnya memberikan otonomi kepada perempuan dalam pengambilan keputusan terkait
tubuh mereka sendiri, termasuk dalam hal aborsi. Pandangan ini didasarkan pada prinsip
keadilan gender dalam Islam, yang menekankan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan
dalam hak dan kewajiban.?® Akan tetapi hal tersebut juga menimbulkan tantangan, karena
dalam hukum keluarga Islam, suami memiliki peran sebagai kepala keluarga yang bertanggung
jawab atas kesejahteraan istri dan anak-anaknya. Atas dasar tersebut keputusan aborsi
seringkali melibatkan pertimbangan tentang bagaimana menyeimbangkan hak perempuan
dengan hak suami.?’

Pandangan ulama kontemporer tentang aborsi juga dipengaruhi oleh perkembangan
hukum internasional dan hak asasi manusia. Misalnya, Deklarasi Kairo tentang Hak Asasi
Manusia dalam Islam menegaskan bahwa setiap individu memiliki hak untuk hidup, dan hak
ini harus dilindungi sejak janin berada dalam kandungan.?® Deklarasi ini juga mengakui bahwa
dalam kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan mengancam nyawa ibu, aborsi dapat diizinkan.
Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Islam menempatkan nilai tinggi pada kehidupan janin,
kepentingan dan kesejahteraan ibu juga tidak boleh diabaikan.

Di Indonesia pandangan ulama tentang aborsi juga mengalami perkembangan seiring
dengan perubahan sosial dan hukum. Misalnya, dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI),?®
meskipun tidak secara eksplisit mengatur tentang aborsi, terdapat ketentuan yang mengatur
tentang hak dan kewajiban suami-istri dalam perkawinan. Ketentuan ini dapat dijadikan
sebagai dasar untuk memahami bagaimana hukum Islam memandang aborsi dalam konteks
perkawinan.® Selain itu, Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan
memperbolehkan aborsi dalam kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan mengancam nyawa
ibu atau janin memiliki cacat berat. Pada peraturan tersebut tidak secara jelas mengatur tentang
adanya persetujuan suami dalam tindakan aborsi yang menimbulkan pertanyaan tentang
bagaimana hak reproduksi perempuan diakomodasi dalam hukum positif.

Konflik Antara Hak Reproduksi Perempuan Dan Hak Suami

Hak reproduksi perempuan mencakup kebebasan individu dalam mengambil keputusan
terkait tubuhnya sendiri, termasuk dalam hal ini adalah keputusan untuk melanjutkan atau
menghentikan kehamilan. Di sisi lain, hak suami dalam Islam sering kali dianggap sebagai
pelengkap tanggung jawabnya sebagai kepala keluarga yang bertugas memastikan
kesejahteraan istri dan anak-anaknya. Ketika dua hak ini berbenturan, misalnya dalam kasus
aborsi tanpa persetujuan suami, muncul pertanyaan besar tentang bagaimana Islam
menyeimbangkan kedua hak tersebut. Konflik ini tidak hanya bersifat teologis tetapi juga
memiliki dimensi sosial, budaya dan hukum yang kompleks.

% Aep Saepul Anwar and Imam Sofi, “Konsep Dan Isu Gender Dalam Perspektif Islam: Studi Telaah
Kedudukan Laki-Laki Dan Wanita Dalam Pandangan Islam,” Jurnal Paris Langkis 5, no. 1 (2024): 151-61,
https://doi.org/https://doi.org/10.37304/paris.v5i1.15494.

2" Pamela J Henry, Russell L Steiger, and Andrea K Bellovary, “The Contribution of Gender Equality to
the Coexistence of Progressive Abortion and Sexual Orientation Laws,” Sex Roles 86 (2022): 263-81,
https://api.semanticscholar.org/CorpusiD:246024017.

28 Qliver Nikoli¢, “The Cairo Declaration on Human Rights in Islam,” Strani Pravni Zivot 64, no. 3
(2020): 89-97, https://doi.org/https://doi.org/10.5937/spz64-28285.

2 Muhammad Ali Fauzi, Heppi Septiani, and Zainatus Sholehah, “Harmonisasi Hukum Adat Dengan
Hukum Islam,” COMSERVA : Jurnal Penelitian Dan Pengabdian Masyarakat 3, no. 7 (2023): 2483-89,
https://doi.org/10.59141/comserva.v3i07.993.

%0 Wahyudi, “Hukum Adat, Hukum Islam Dan Hukum Barat,” in Hukum Islam (Padang: CV. Hei
Publishing Indonesia, 2024), 155-69.

23



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

Konflik ini sering kali dipicu oleh perbedaan pandangan tentang siapa yang lebih berhak
mengambil keputusan terkait kehamilan. Pada masyarakat Muslim, suami dianggap sebagai
pemimpin rumah tangga yang memiliki otoritas tertentu atas kehidupan keluarga, termasuk
keputusan tentang anak-anak. Akan tetapi pandangan ini sering kali bertentangan dengan fakta
bahwa perempuan adalah pihak yang secara langsung mengalami proses kehamilan,
melahirkan, dan membesarkan anak.3! Dalam isu aborsi, perempuan menjadi pihak yang paling
terpengaruh, baik dari segi fisik maupun psikologis. Atas dasar tersebut sangat wajar jika
perempuan merasa memiliki hak yang lebih besar untuk memutuskan apakah mereka akan
melanjutkan kehamilan atau tidak. Pandangan tersebut sering kali mendapat tantangan dari
norma-norma patriarki yang masih kuat dalam banyak komunitas Muslim.

Hukum Islam sendiri memberikan ruang bagi perempuan untuk mengambil keputusan
terkait kesehatannya, termasuk dalam hal ini adalah kehamilan. Jika seorang perempuan
menghadapi ancaman serius terhadap nyawanya akibat kehamilan, beberapa ulama
membolehkan aborsi dengan alasan menyelamatkan nyawa ibu. Prinsip darurat (penyelamatan
jiwa) menjadi landasan utama ketika keputusan ini harus diambil tanpa persetujuan suami,
konflik baru muncul. Suami, sebagai mitra dalam pernikahan, sering kali merasa bahwa ia
memiliki hak untuk dilibatkan dalam keputusan penting seperti ini. Baginya, janin yang
dikandung oleh istrinya bukan hanya tanggung jawab istri saja, tetapi juga merupakan bagian
dari keluarga yang sedang dibangun bersama.?

Perspektif suami ini didasarkan pada konsep tanggung jawab bersama dalam pernikahan.
Dalam Islam, pernikahan dianggap sebagai hubungan yang saling melengkapi, di mana suami
dan istri memiliki tanggung jawab yang berbeda tetapi sama-sama penting. Suami bertanggung
jawab untuk menafkahi keluarga, sementara istri bertanggung jawab untuk menjaga rumah
tangga dan mendidik anak-anak.3® Pada kondisi ini, kehamilan dan kelahiran anak dianggap
sebagai bagian dari tanggung jawab bersama. Ketika seorang istri memutuskan untuk
melakukan aborsi tanpa persetujuan suami, hal ini dapat dianggap sebagai pelanggaran
terhadap prinsip tanggung jawab bersama tersebut.

Akan tetapi pandangan ini tidak selalu diterima oleh semua kalangan. Beberapa ulama
kontemporer berpendapat bahwa hak reproduksi perempuan tidak boleh diabaikan begitu saja
demi kepentingan suami. Mereka menekankan bahwa perempuan memiliki hak penuh atas
tubuhnya sendiri, dan keputusan untuk melanjutkan atau menghentikan kehamilan adalah hak
individu yang tidak dapat diintervensi oleh pihak lain, termasuk suami. Pandangan ini
didasarkan pada prinsip keadilan gender dalam Islam, yang menegaskan bahwa laki-laki dan
perempuan memiliki derajat yang sama di hadapan Allah.3* Atas dasar hal tersebut dipandang
tidak adil jika perempuan dipaksa untuk melanjutkan kehamilan yang dapat membahayakan
dirinya hanya karena suami tidak memberikan persetujuan.

Terdapat juga argumen bahwa dalam beberapa situasi, melibatkan suami dalam
keputusan aborsi justru dapat memperburuk kondisi perempuan. Misalnya, dalam kasus
kehamilan akibat perkosaan, melibatkan suami dalam keputusan ini dapat menyebabkan

31 Fakhriyah Annisa Afroo, Nenan Julir, and Rema Syelvita, “Attending Walimatul ‘Ursy : Pregnant
Women Due To Adultery Perspectif Islamic Law,” Jurnal Kawakib 5, no. 1 (2024): 35-42,
https://doi.org/https://doi.org/10.24036/kwkib.v5i1.222.

32 Srirahma Srirahma and Sri Nanang Meiske Kamba, “Effectiveness of Article 53 On Marrying Pregnant
Women In Compilation Of Islamic Law,” Estudiante Law Journal 4, no. 3 (2022): 739-58,
https://doi.org/https://doi.org/10.33756/eslaj.v4i2.18362.

3 Ayse Elmali-Karakaya, “Interfaith Marriage in Islam: Classical Islamic Resources and Contemporary
Debates on Muslim Women’s Interfaith Marriages,” Religions 13, no. 8 (2022): 726,
https://doi.org/https://doi.org/10.3390/rel13080726.

3 Tazeen M Ali, “Embodied Experiences and Islamic Feminist Ethics: Gender Equality and Abortion in
US Muslim Women’s Interpretive Communities,” Journal of Feminist Studies in Religion 40, no. 2 (2024): 23—
40, https://doi.org/10.2979/jfs.00019.

24



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam
— Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani

trauma tambahan bagi perempuan. Dalam situasi seperti ini, perempuan mungkin merasa lebih
nyaman untuk mengambil keputusan sendiri tanpa harus berdiskusi dengan suami. Hal ini tidak
berarti bahwa suami tidak memiliki peran sama sekali, tetapi dalam situasi tertentu, peran
suami mungkin perlu dikurangi demi kebaikan bersama.

Di sisi lain, ada juga pandangan yang menekankan pentingnya musyawarah dalam
pengambilan keputusan aborsi. Musyawarah merupakan salah satu prinsip utama dalam Islam,
yang menekankan pentingnya dialog dan kesepakatan bersama dalam menyelesaikan
masalah.®® Pada kasus aborsi musyawarah antara suami dan istri dapat menjadi solusi yang adil
untuk menyelesaikan konflik antara hak reproduksi perempuan dan hak suami. Melalui
musyawarah, kedua belah pihak dapat saling memahami posisi masing-masing dan mencapai
keputusan yang disepakati bersama. Pendekatan ini juga memiliki tantangan tersendiri,
terutama jika salah satu pihak merasa lebih berkuasa atau lebih berhak daripada pihak lain.

Fatwa-fatwa ulama kontemporer juga memberikan kontribusi penting dalam penelitian
ini. Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah mengeluarkan fatwa Nomor 4 Tahun 2005 tentang
aborsi, pada dasarnya fatwa tersebut melarang tindakan aborsi dan menekankan bahwa aborsi
hanya diperbolehkan dalam kondisi tertentu, seperti ancaman serius terhadap nyawa ibu atau
kehamilan akibat perkosaan.®® Fatwa ini juga menekankan pentingnya persetujuan suami
dalam pengambilan keputusan aborsi, fatwa ini juga tidak sepenuhnya menyelesaikan konflik
antara hak reproduksi perempuan dan hak suami, karena masih ada ruang untuk interpretasi
yang berbeda.

Prinsip Keadilan Dan Maslahah Dalam Pengambilan Keputusan Aborsi

Didalam hukum Islam, prinsip keadilan dan maslahah (kemaslahatan) menjadi landasan
utama dalam pengambilan keputusan yang berkaitan dengan kehidupan manusia, termasuk
dalam tindakan aborsi. Keadilan menuntut bahwa setiap individu diperlakukan secara adil
sesuai dengan hak-haknya tanpa diskriminasi atau pemihakan yang tidak berdasar. Sementara
itu, maslahah adalah upaya untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil memberikan
manfaat maksimal bagi semua pihak yang terlibat, sekaligus meminimalkan bahaya atau
kerugian. Pada kasus aborsi, kedua prinsip ini menjadi sangat relevan karena keputusan
tersebut tidak hanya melibatkan ibu dan janin, tetapi juga suami, keluarga, dan masyarakat
secara lebih luas.

Prinsip keadilan dalam Islam menekankan perlunya keseimbangan antara hak dan
kewajiban setiap individu.3” Terdapat hak ibu untuk menjaga kesehatannya dan hak janin untuk
hidup harus dipertimbangkan secara proporsional. Ibu sebagai pihak yang mengandung dan
melahirkan, memiliki tanggung jawab besar atas proses kehamilan, yang sering kali membawa
konsekuensi fisik dan psikologis yang signifikan. Pada sudut pandang lain, janin juga memiliki
hak untuk dilindungi dan diberi kesempatan hidup sebagaimana diamanatkan oleh ajaran Islam.
Ketika terjadi konflik antara hak ibu dan hak janin, keadilan mensyaratkan bahwa keputusan
yang diambil harus didasarkan pada pertimbangan yang mendalam dan objektif, bukan hanya
pada emosi atau tekanan sosial. Misalnya, jika melanjutkan kehamilan akan membahayakan
nyawa ibu, maka keadilan menuntut agar hak ibu untuk hidup diutamakan. Akan tetapi jika

% Marc Herzog, “Islam, Democracy and Dialogue in Turkey: Deliberation in Divided Societies,”
Australian Journal of International Affairs 66, no. 3 (2012): 404-6,
https://doi.org/10.1080/10357718.2012.681469.

% Mohamad Abdun Nasir, “The Majelis Ulama’s Fatwa on Abortion in Contemporary Indonesia.,” The
Muslim World 101, no. 1 (2011): 33-52, https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01341.x.

37 Dyah Ayu Vijaya Laksmi, “The Principle of Justice in Islamic and Civil Inheritance Law: Legal
Disparities, Dispute Resolution, and Harmonization,” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 10, no. 1
(2025): 122-33, https://doi.org/10.30863/ajmpi.v10i1.8352.

25



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

kondisi ibu tidak dalam bahaya yang serius, maka hak janin untuk dilindungi harus
diprioritaskan.

Maslahah juga menjadi pertimbangan yang cukup penting dalam pengambilan keputusan
aborsi. Maslahah dalam Islam berarti mencari kemaslahatan umum dan menghindari
kemudharatan,® maslahah dapat diterapkan dengan cara mempertimbangkan dampak
keputusan tersebut terhadap semua pihak yang terlibat. Jika aborsi dilakukan karena alasan
medis yang mendesak, seperti ancaman serius terhadap nyawa ibu, maka keputusan tersebut
dapat dianggap sebagai bentuk maslahah karena bertujuan untuk menyelamatkan nyawa ibu,
yang merupakan prioritas utama dalam Islam. Sebaliknya, jika aborsi dilakukan tanpa alasan
yang kuat, seperti karena alasan ekonomi atau ketidaksiapan mental, maka keputusan tersebut
dapat dianggap sebagai bentuk kemudharatan karena berpotensi merugikan banyak pihak,
termasuk janin, ibu, dan keluarga.

Penerapan prinsip keadilan dan maslahah dalam pengambilan keputusan aborsi juga
memerlukan pendekatan yang holistik. Keputusan tersebut tidak hanya didasarkan pada aspek
hukum atau agama semata, tetapi juga mempertimbangkan aspek sosial, budaya, dan
psikologis. Pada kasus kehamilan akibat perkosaan, keputusan aborsi sering kali dipandang
sebagai bentuk keadilan dan maslahah karena bertujuan untuk melindungi ibu dari trauma
tambahan yang dapat disebabkan oleh kehamilan tersebut.®® Prinsip keadilan menuntut agar
hak ibu untuk melindungi dirinya sendiri diutamakan, sementara prinsip maslahah menekankan
pentingnya meminimalkan dampak negatif dari kehamilan tersebut. Pada kasus seperti
kehamilan yang tidak direncanakan tetapi tidak membahayakan nyawa ibu, keputusan aborsi
mungkin tidak sepenuhnya memenuhi prinsip keadilan dan maslahah, karena hal tersebut dapat
dianggap sebagai tindakan yang tidak proporsional terhadap hak janin untuk hidup.

Peran suami dalam pengambilan keputusan aborsi juga perlu dipertimbangkan dalam
konteks prinsip keadilan dan maslahah. Suami, sebagai mitra dalam pernikahan, memiliki
tanggung jawab untuk memastikan kesejahteraan istri dan anak-anaknya. Pada saat
pengambilan keputusan aborsi, suami seharusnya dilibatkan sebagai bagian dari dialog yang
adil dan konstruktif. Akan tetapi pelibatan suami tidak boleh dilakukan dengan cara yang
mendominasi atau mengekang hak istri. Prinsip keadilan menuntut agar suami dan istri
memiliki kesempatan yang sama untuk menyuarakan pandangan mereka, sementara prinsip
maslahah menekankan pentingnya mencapai keputusan yang memberikan manfaat maksimal
bagi semua pihak. Pada kasus khusus dalam kondisi gawat darurat medis, keputusan aborsi
mungkin harus diambil tanpa persetujuan suami demi menyelamatkan nyawa ibu.

Pada kasus spesifik jika seorang ibu yang menghadapi ancaman serius terhadap
nyawanya akibat kehamilan, tetapi suaminya menolak untuk memberikan persetujuan aborsi,
apa yang seharusnya dilakukan. Pada situasi seperti ini, prinsip keadilan menuntut agar hak ibu
untuk hidup diutamakan, sementara prinsip maslahah menekankan pentingnya menyelamatkan
nyawa ibu demi kemaslahatan keluarga secara keseluruhan. Akan tetapi bagaimana jika suami
tetap bersikeras untuk melanjutkan kehamilan. Ini adalah salah satu contoh konflik yang sulit
untuk diselesaikan, dan membutuhkan pendekatan yang bijaksana serta sensitif terhadap
konteks masing-masing kasus.

Perlu untuk memahami bahwa prinsip keadilan dan maslahah tidak selalu memberikan
jawaban yang jelas atau pasti dalam setiap situasi. Penerapan kedua prinsip ini mungkin
memerlukan kompromi atau penyesuaian untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil
benar-benar adil dan bermanfaat bagi semua pihak. Pada kasus aborsi yang dilakukan karena

% Mayadina Rohmi Musfiroh, Fatma Mohamed Mansour Saqr, and Alfa Syahriar, “The Urgency of
Maslahah in the Formulation of Fatwa and Legislation in Indonesia: An Analytical Study,” Ulul Albab: Jurnal
Studi Dan Penelitian Hukum Islam 8, no. 1 (2024): 80-94, https://doi.org/10.30659/jua.v8i1.37242.

39 Qurratul-Ain-Munir-Minhas and Samia Magbool Niazi, “Abortion and Rape Laws in Pakistan,”
Islamic Studies 59, no. 3 (2020): 359-76, https://doi.org/https://doi.org/10.52541/isiri.v59i3.1067.

26



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam
— Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani

alasan ekonomi, prinsip keadilan mungkin menuntut agar ibu diberikan dukungan finansial
atau sosial untuk melanjutkan kehamilan, sementara prinsip maslahah menekankan pentingnya
memastikan bahwa kehamilan tersebut tidak menimbulkan beban yang berlebihan bagi
keluarga. Pada situasi seperti ini, solusi yang adil mungkin melibatkan kolaborasi antara pihak
keluarga, komunitas, dan pemerintah untuk memberikan dukungan yang diperlukan.

Dampak Aborsi Tanpa Persetujuan Suami Terhadap Keharmonisan Rumah Tangga

Aborsi tanpa persetujuan suami dapat menjadi salah satu faktor yang memicu
perselisihan yang serius dalam kehidupan rumah tangga. Didalam hukum keluarga Islam,
pernikahan dianggap sebagai hubungan yang didasarkan pada prinsip saling melengkapi dan
kerjasama antara suami dan istri.** Ketika seorang istri mengambil keputusan aborsi tanpa
melibatkan suami, hal ini tidak hanya menimbulkan konflik emosional tetapi juga dapat
merusak fondasi kepercayaan yang menjadi dasar hubungan pernikahan. Keputusan seperti ini
sering kali dipandang sebagai pelanggaran terhadap prinsip musyawarah yang dijunjung tinggi
dalam Islam, yang menekankan pentingnya dialog bersama dalam menghadapi masalah-
masalah besar dalam rumah tangga. Dampak aborsi tanpa persetujuan suami terhadap
keharmonisan rumah tangga patut untuk dianalisis secara mendalam.

Salah satu dampak utama dari aborsi tanpa persetujuan suami adalah terjadinya keretakan
komunikasi antara pasangan. Komunikasi yang transparan dan jujur merupakan kunci utama
dalam menjaga hubungan suami-istri yang harmonis. Ketika seorang istri membuat keputusan
penting seperti aborsi tanpa berkonsultasi dengan suami, hal ini dapat dianggap sebagai bentuk
penutupan diri atau pengabaian terhadap peran suami dalam rumah tangga. Suami mungkin
merasa bahwa ia tidak lagi dihargai sebagai mitra setara dalam pernikahan, yang dapat
menyebabkan munculnya rasa marah, kecewa, atau bahkan pengabaian terhadap tanggung
jawabnya sebagai kepala keluarga. Dalam jangka panjang, kurangnya komunikasi ini dapat
melemahkan ikatan emosional antara suami dan istri, sehingga menciptakan jarak yang sulit
untuk dijembatani.

Aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat memicu konflik moral dan spiritual dalam
rumah tangga. Dalam pandangan Islam, janin dianggap sebagai amanah dari Allah SWT yang
harus dilindungi oleh kedua orang tua.*! Ketika seorang istri memutuskan untuk menghentikan
kehamilan tanpa persetujuan suami, hal ini dapat dianggap sebagai tindakan yang bertentangan
dengan ajaran agama, terutama jika keputusan tersebut diambil tanpa alasan yang kuat seperti
ancaman nyawa ibu atau kondisi medis yang mendesak. Suami mungkin merasa bahwa
keputusan ini melanggar nilai-nilai agama yang diyakininya, sehingga menimbulkan
ketidakpuasan spiritual dan emosional. Konflik semacam ini tidak hanya memengaruhi
hubungan suami-istri, tetapi juga dapat berdampak pada cara mereka memandang peran
mereka sebagai orang tua dalam mendidik anak-anak di masa depan.

Efek lain yang juga memiliki signifikansi tinggi yaitu munculnya ketidakpercayaan
dalam hubungan pernikahan. Ketika seorang istri membuat keputusan aborsi tanpa
memberitahu suaminya, hal ini dapat menimbulkan keraguan tentang niat dan kesetiaannya
terhadap pernikahan. Suami mungkin mulai mempertanyakan apakah istrinya benar-benar

40 Zeyad Jaffal, Shawabkeh Faisal, and Ali Hadi and Al Obeidi, “Toward Constructive Harmonisation of
Islamic Family Law and CEDAW: A Study on the UAE’s Reservation to CEDAW Article 16 and Equal Rights
to Marriage and Family Relations,” Australian Journal of Human Rights 28, no. 1 (2022): 139-62,
https://doi.org/10.1080/1323238X.2022.2122689.

41 Rebaz Rasul Khdir, Kamal Mohammed Abubaker, and Baqer Jawad Shamsulddin, “Abortion between
the Right to Life of Fetus and The Right to Privacy of Woman An Analytical and Comparative Study between
Law and Islamic Shar’ah,” Zanco Journal of Humanity Sciences 29, no. 1 (2025): 138-64,
https://doi.org/https://doi.org/10.21271/zjhs.29.1.7.

27



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

menghormati pernikahan mereka atau hanya memprioritaskan kepentingan pribadinya sendiri.
Ketidakpercayaan ini dapat berkembang menjadi kecurigaan yang lebih luas, misalnya tentang
bagaimana istri mengelola urusan rumah tangga atau bagaimana ia berinteraksi dengan orang
lain di luar rumah. Jika tidak ditangani dengan baik, ketidakpercayaan ini dapat merusak
fondasi keharmonisan rumah tangga dan bahkan berpotensi menyebabkan perceraian.

Aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat berdampak negatif terhadap kesehatan mental
dan emosional istri itu sendiri.*> Meskipun keputusan ini mungkin diambil dengan alasan yang
kuat, seperti untuk melindungi kesehatan fisiknya atau menghindari trauma akibat kehamilan
yang tidak diinginkan, proses aborsi sering kali membawa beban psikologis yang signifikan
bagi wanita. Beban ini dapat diperparah jika istri merasa bersalah atau cemas karena telah
mengambil keputusan tanpa persetujuan suami. Rasa bersalah ini mungkin muncul karena ia
merasa telah melanggar norma-norma agama atau budaya, atau karena ia khawatir tentang
reaksi suaminya setelah mengetahui keputusan tersebut. Dalam situasi seperti ini, istri mungkin
menjadi tertutup, cenderung menghindari diskusi dengan suami, atau bahkan menunjukkan
gejala depresi. Hal ini tentu saja akan berdampak negatif terhadap keharmonisan rumah tangga
secara keseluruhan.

Permasalahan yang muncul akibat aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat
memengaruhi hubungan suami-istri dengan anggota keluarga yang lebih luas, seperti orang tua,
saudara, atau masyarakat sekitar. Pada masyarakat Muslim, kehamilan dan kelahiran anak
dianggap sebagai bagian penting dari identitas keluarga.*® Ketika seorang istri melakukan
aborsi tanpa persetujuan suami, hal ini mungkin dianggap sebagai aib atau skandal yang dapat
merusak reputasi keluarga. Keluarga suami, misalnya, mungkin merasa malu atau kecewa
karena merasa bahwa istri tidak menghormati pernikahan dan tradisi keluarga. Keluarga istri
mungkin merasa terpaksa untuk membela putrinya, sehingga memperburuk konflik antara
kedua keluarga. Dalam situasi seperti ini, tekanan dari keluarga besar dapat memperparah
ketegangan antara suami dan istri, sehingga membuat hubungan mereka semakin sulit untuk
dipertahankan.

Dampak jangka panjang tindakan aborsi tanpa persetujuan suami mempengaruhi
keharmonisan hubungan suami-istri. Pada beberapa kasus, konflik yang muncul akibat
keputusan ini dapat diselesaikan melalui dialog terbuka dan mediasi oleh pihak ketiga, seperti
keluarga atau ulama. Akan tetapi dalam banyak kasus lain tersebut, konflik ini dapat
meninggalkan luka emosional yang sulit untuk disembuhkan. Misalnya, suami mungkin
merasa sulit untuk mempercayai istri sepenuhnya lagi, atau istri mungkin merasa bahwa
suaminya tidak cukup mendukung atau memahami situasi yang dihadapinya. Dalam jangka
panjang, hal ini dapat menyebabkan hubungan yang dingin dan penuh ketegangan, di mana
kedua belah pihak merasa tidak puas tetapi enggan untuk mengambil langkah konkret untuk
memperbaiki hubungan.

Aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat memengaruhi kemampuan pasangan untuk
menghadapi tantangan-tantangan lain dalam kehidupan pernikahan. Ketika kepercayaan dan
komunikasi telah rusak, pasangan mungkin kesulitan untuk bekerja sama dalam menghadapi
masalah-masalah lain, seperti pengelolaan keuangan, pendidikan anak-anak, atau konflik
dengan anggota keluarga lain. Pada kondisi seperti ini, rumah tangga dapat menjadi tempat
yang penuh ketegangan dan konflik, di mana kedua belah pihak merasa terbebani oleh masalah
yang tidak terselesaikan. Jika tidak ditangani dengan bijaksana, hal ini dapat menyebabkan
pernikahan menjadi tidak stabil dan berpotensi berakhir dengan perceraian.

42 Daniel I Tannenbaum, “The Effect of Child Support on Selection into Marriage and Fertility,” Journal
of Labor Economics 38, no. 2 (August 20, 2019): 611-52, https://doi.org/10.1086/705928.

4 Mir Azad Kalam et al., “Linkages between Consanguinity, Pregnancy Outcomes and Offspring
Mortality in Twenty-First Century India.,” Scientific Reports 14, no. 1 (September 2024): 22522,
https://doi.org/10.1038/s41598-024-69151-7.

28



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam
— Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani

Akan tetapi dampak aborsi tanpa persetujuan suami terhadap keharmonisan rumah
tangga tidak selalu bersifat permanen. Pada beberapa kasus tertentu, pasangan dapat
menggunakan situasi ini sebagai kesempatan untuk memperkuat hubungan mereka melalui
dialog yang jujur dan pemahaman yang lebih mendalam. Jika suami dan istri bersedia untuk
membahas alasan di balik keputusan aborsi dan mencari solusi bersama, hal ini dapat
membantu mereka membangun kembali kepercayaan dan komunikasi yang telah rusak. Pada
proses ini, penting bagi kedua belah pihak untuk menunjukkan empati dan pengertian terhadap
situasi yang dihadapi oleh pasangan mereka. Mediasi oleh pihak ketiga, seperti konselor
pernikahan atau ulama, juga dapat membantu pasangan untuk menemukan cara yang adil dan
bermanfaat untuk menyelesaikan konflik ini.

Kesimpulan

Hak aborsi wanita tanpa persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga Islam
merupakan isu kompleks yang melibatkan berbagai dimensi, mulai dari hak individu, tanggung
jawab bersama, hingga prinsip keadilan dan maslahah. Dalam Islam, meskipun seorang istri
memiliki hak atas tubuhnya sendiri dan kesehatannya, pengambilan keputusan terkait aborsi
tetap harus mempertimbangkan posisi suami sebagai mitra dalam pernikahan. Konflik antara
hak reproduksi perempuan dan hak suami sering kali muncul akibat perbedaan pandangan
tentang siapa yang lebih berhak mengambil keputusan, terutama dalam situasi darurat medis
atau kasus-kasus khusus seperti kehamilan akibat perkosaan. Penerapan prinsip keadilan dan
maslahah menjadi krusial untuk menyeimbangkan hak-hak kedua belah pihak, dengan tetap
memprioritaskan penyelamatan nyawa ibu jika terancam bahaya serius. Akan tetapi, aborsi
tanpa persetujuan suami juga dapat menimbulkan dampak negatif terhadap keharmonisan
rumah tangga, seperti keretakan komunikasi, ketidakpercayaan, dan konflik moral yang
berpotensi merusak fondasi pernikahan. Atas dasar hal tersebut melalui dialog terbuka, empati,
serta musyawarah menjadi solusi penting dalam menyelesaikan konflik ini, sehingga keputusan
yang diambil tidak hanya adil tetapi juga bermanfaat bagi semua pihak yang terlibat.

Daftar Pustaka

Afroo, Fakhriyah Annisa, Nenan Julir, and Rema Syelvita. “Attending Walimatul ‘Ursy: Pregnant
Women Due To Adultery Perspectif Islamic Law.” Jurnal Kawakib 5, no. 1 (2024): 35-42.
https://doi.org/https://doi.org/10.24036/kwkib.v5i1.222.

Al-Refa’e, Ma’moon. “Abortion in Islamic Criminal Legislation: Its Pillars and Punishment
(Comparative Fighi Study).” An-Najah University Journal for Research - B (Humanities) 25, no.
5 (2011): 1397-1434. https://doi.org/10.35552/0247-025-005-009.

Ali, Tazeen M. “Embodied Experiences and Islamic Feminist Ethics: Gender Equality and Abortion in
US Muslim Women’s Interpretive Communities.” Journal of Feminist Studies in Religion 40, no.
2 (2024): 23-40. https://doi.org/10.2979/jfs.00019.

Anwar, Aep Saepul, and Imam Sofi. “Konsep Dan Isu Gender Dalam Perspektif Islam: Studi Telaah
Kedudukan Laki-Laki Dan Wanita Dalam Pandangan Islam.” Jurnal Paris Langkis 5, no. 1
(2024): 151-61. https://doi.org/https://doi.org/10.37304/paris.v5i1.15494.

Azizah, Nur, Mhd Syahnan, and Budi Sastra Panjaitan. “The Legality of Abortion by Medical Personnel
for Rape Victims in Indonesia: A Perspective from Magashid Sharia by Al-Syatibi and Al-Tufi.”
Madania: Jurnal Kajian Keislaman 28, no. 1 (2024): 35-44.
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.29300/madania.v28i1.3847.

29



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

Bagheri, Alireza, Lelia Afshar, Mohamed A Shahin, Majdah Zawawi, Mohammed Albar, and Sahin
Aksoy. “Abortion in Different Islamic Jurisprudence: Case and Commentaries.” Asian Bioethics
Review 3, no. 4 (2011). https://muse.jhu.edu/article/461976.

Elmali-Karakaya, Ayse. “Interfaith Marriage in Islam: Classical Islamic Resources and Contemporary
Debates on Muslim Women’s Interfaith Marriages.” Religions 13, no. 8 (2022): 726.
https://doi.org/https://doi.org/10.3390/rel13080726.

Faraz, Sajida, Shams Ul Hussain Zaheer, and Naila Rafique. “Analytical Study of The Legitimacy of
Abortion In Islamic Jurisprudence.” Sociology & Cultural Research Review 3, no. 01 (2025): 982—
1003.

Fauzi, Muhammad Ali, Heppi Septiani, and Zainatus Sholehah. “Harmonisasi Hukum Adat Dengan
Hukum Islam.” COMSERVA : Jurnal Penelitian Dan Pengabdian Masyarakat 3, no. 7 (2023):
2483-89. https://doi.org/10.59141/comserva.v3i07.993.

Fauziyah, Ririn, Agus Sholahudin Shidig, and Burhanatut Dyana. “Maslahah Sebagai Kerangka
Berfikir Dan Tujuan Hukum Islam.” Asasi: Journal of Islamic Family Law 1, no. 2 (2021): 159—
78. https://doi.org/https://doi.org/10.36420/asasi.v2i2.

Fitri, Al, and M SH. “Pembaruan Hukum Keluarga Di Indonesia Melalui Kompilasi Hukum Islam.”
Mahkamah Agung RI 1, no. 2 (2020): 1-21.

Hamdani, Muhammad Faisal. “Abortion in Islam: A Figh Examination of Medical and Social
Indications.” Journal of Ecohumanism 3, no. 3 (2024): 1111-24.
https://doi.org/https://doi.org/10.62754/joe.v3i3.3446.

Hegab, Moustafa H. “Abortion: Medical and Moral Aspects in Islamic Perspectives.” In Looking
Beneath  the  Surface,  177-85.  Leiden, The  Netherlands:  Brill,  2013.
https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789401209830_012.

Henry, Pamela J, Russell L Steiger, and Andrea K Bellovary. “The Contribution of Gender Equality to
the Coexistence of Progressive Abortion and Sexual Orientation Laws.” Sex Roles 86 (2022): 263—
81. https://api.semanticscholar.org/CorpusiD:246024017.

Herzog, Marc. “Islam, Democracy and Dialogue in Turkey: Deliberation in Divided Societies.”
Australian  Journal of International  Affairs 66, no. 3 (2012): 404-6.
https://doi.org/10.1080/10357718.2012.6814609.

Hudiyani, Zulfa. “Diskursus Aborsi Dalam Perspektif Fikih Klasik Dan Kontemporer.” Al-Ahwal Al-
Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam 2, no. 1 (2021): 43-61.
https://doi.org/https://doi.org/10.15575/as.v2i1.12172.

Jaffal, Zeyad, Shawabkeh Faisal, and Ali Hadi and Al Obeidi. “Toward Constructive Harmonisation of
Islamic Family Law and CEDAW: A Study on the UAE’s Reservation to CEDAW Article 16 and
Equal Rights to Marriage and Family Relations.” Australian Journal of Human Rights 28, no. 1
(2022): 139-62. https://doi.org/10.1080/1323238X.2022.2122689.

Jalili, Ismail, Helmi Syaifuddin, Fadillah Ulfa, Wery Gusmansyah, and Muntaha Artalim Zaim. “The
Legitimacy of Abortion: A Socio-Legal Analysis of Islamic Jurisprudence and Indonesian Law.”
De  Jure: Jurnal Hukum  Dan  Syar’iah 16, no. 2 (2024). 382-405.
https://doi.org/https://doi.org/10.18860/j-fsh.v16i2.29077.

Kalam, Mir Azad, Santosh Kumar Sharma, Saswata Ghosh, and Subho Roy. “Linkages between
Consanguinity, Pregnancy Outcomes and Offspring Mortality in Twenty-First Century India.”
Scientific Reports 14, no. 1 (September 2024): 22522. https://doi.org/10.1038/s41598-024-69151-
7.

30



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam
— Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani

Khdir, Rebaz Rasul, Kamal Mohammed Abubaker, and Bager Jawad Shamsulddin. “Abortion between
the Right to Life of Fetus and The Right to Privacy of Woman An Analytical and Comparative
Study between Law and Islamic Shari’ah.” Zanco Journal of Humanity Sciences 29, no. 1 (2025):
138-64. https://doi.org/https://doi.org/10.21271/zjhs.29.1.7.

Laksmi, Dyah Ayu Vijaya. “The Principle of Justice in Islamic and Civil Inheritance Law: Legal
Disparities, Dispute Resolution, and Harmonization.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam
10, no. 1 (2025): 122-33. https://doi.org/10.30863/ajmpi.v10i1.8352.

Lestari, Ahdiana Yuni, Agesti Andriani, Dakum Dakum, and Setiyawan Gunardi. “Abortion in the
Perspective of Islamic Law and Health Law.” Kosmik Hukum 24, no. 3 SE-ARTICLE (September
29, 2024): 166—77. https://doi.org/10.30595/kosmikhukum.v24i3.22798.

Maimanah, Maimanah, M Fahmi Al-Amruzy, Arni Arni, and Siti Faridah. “Delay in the Division of
Inheritance: A Theoretical Review within Legal System Framework in Indonesia.” Syariah:
Jurnal Hukum Dan Pemikiran 24, no. 1 (2024): 241-57.
https://doi.org/https://doi.org/10.18592/sjhp.v24i1.12916.

Moradinazar, Mehdi, Reza Rostami, Nazila Armaghan, Mohammad Shakiba, Amirreza Rai, Sogand
Abbasi Azizi, and Ebrahim Shakiba. “Epidemiological Features of Spontaneous Abortion in the
North Africa and the Middle East from 1990 to 2019: Results from the Global Burden of Disease
Study 2019.” Journal of Family & Reproductive Health 16, no. 3 (2022): 183.
https://doi.org/10.18502/jfrh.v16i3.10579.

Murni, Dewi. “Kesehatan Reproduksi Menurut AlQuran Surat Al Baqarah/2 Ayat 222-223.” Jurnal
Ulunnuha 8, no. 2 (2019): 219-29. https://doi.org/https://doi.org/10.15548/ju.v8i2.1254.

Musfiroh, Mayadina Rohmi, Fatma Mohamed Mansour Saqr, and Alfa Syahriar. “The Urgency of
Maslahah in the Formulation of Fatwa and Legislation in Indonesia: An Analytical Study.” Ulul
Albab: Jurnal Studi Dan Penelitian Hukum Islam 8, no. 1 (2024): 80-94.
https://doi.org/10.30659/jua.v8i1.37242.

Musthofa, Khabib. “Spirit Mitsagan Ghalidza Dalam Pernikahan Sebagai Penguatan Keluarga Di
Kalimantan Tengah.” Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 2, no. 2 (2020): 153-70.

Nasir, Mohamad Abdun. “The Majelis Ulama’s Fatwa on Abortion in Contemporary Indonesia.” The
Muslim World 101, no. 1 (2011): 33-52. https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01341.x.

Nikoli¢, Oliver. “The Cairo Declaration on Human Rights in Islam.” Strani Pravni Zivot 64, no. 3
(2020): 89-97. https://doi.org/https://doi.org/10.5937/spz64-28285.

Pradana, Riza Shihabudin, and Masrokhin Masrokhin. “Studi Komparasi Hukum Terhadap Aborsi
Dengan Indikasi Cacat Janin (Fatwa MUI No. 04 Tahun 2005 Dan Undang—Undang No. 36 Tahun
2009 Tentang Kesehatan).” Jurnal lImiah Penelitian Mahasiswa 2, no. 4 (2024): 760-69.
https://doi.org/https://doi.org/10.61722/jipm.v2i4.345.

Qurratul-Ain-Munir-Minhas, and Samia Magbool Niazi. “Abortion and Rape Laws in Pakistan.”
Islamic Studies 59, no. 3 (2020): 359-76. https://doi.org/https://doi.org/10.52541/isiri.v59i3.1067.

Rahmah, Siti Nur, Anwar Hafidzi, and Arie Sulistyoko. “Hukum Aborsi Menurut Imam Al-Ghazali
Dan Yusuf Al-Qardhawi.” Journal Of Islamic And Law Studies 2, no. 1 (2018).
https://doi.org/https://doi.org/10.18592/jils.v2i1.4560.

Ralph, Lauren J, and Lee A Hasselbacher. “Adolescents and Abortion Restrictions: Disproportionate
Burdens and Critical Warnings.” The Journal of Adolescent Health : Official Publication of the
Society for Adolescent Medicine 73, no. 2 (2023): 221-23.
https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2023.05.002.

31



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah Vol. 04 No. 01, January 2026

Romadhon, Ahnaf Nur Fauzan, and Tajul Arifin. “Aborsi Dalam Perspektif Hadits Riwayat Ahmad Bin
Hanbal No 18989.” MUSHAF JOURNAL: Jurnal llmu Al Quran Dan Hadis 3, no. 2 (2023): 205—
17. https://doi.org/10.54443/mushaf.v3i2.122.

Sakira, Asra. “Aborsi Dan Hak Kesehatan, Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum
Negara.” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 3, no. 2 (2022): 11-27.
https://doi.org/https://doi.org/10.55623/au.v3i2.120.

Shapiro, Gilla K. “Abortion Law in Muslim-Majority Countries: An Overview of the Islamic Discourse
with Policy Implications.” Health Policy and Planning 29, no. 4 (2014): 483-494.
https://doi.org/https://doi.org/10.1093/heapol/czt040.

Srirahma, Srirahma, and Sri Nanang Meiske Kamba. “Effectiveness of Article 53 On Marrying
Pregnant Women In Compilation Of Islamic Law.” Estudiante Law Journal 4, no. 3 (2022): 739—
58. https://doi.org/https://doi.org/10.33756/eslaj.v4i2.18362.

Tannenbaum, Daniel I. “The Effect of Child Support on Selection into Marriage and Fertility.” Journal
of Labor Economics 38, no. 2 (August 20, 2019): 611-52. https://doi.org/10.1086/705928.

Unal, Merve. “Abortion in Islamic Law. Istanbul: Kitabi Publications.” flahiyat Tetkikleri Dergisi 58,
no. 2 (2022): 116-18. https://doi.org/10.5152/ilted.2022.2264154.

Utami, Miftahul. “Criminal Action of Abortion Rape Health Perspective Legal and Islamic Law.”
Requisitoire Law Enforcement 14, no. 2 (2023): 46-51.
https://doi.org/https://doi.org/10.59651/relae.v14i2.81.

Wahyudi. “Hukum Adat, Hukum Islam Dan Hukum Barat.” In Hukum Islam, 155-69. Padang: CV. Hei
Publishing Indonesia, 2024.

. Hukum Kesehatan: Suatu Tinjauan Aspek Yuridis. Sleman, Yogyakarta: PT. Penamuda Media,
2024.

Wahyudi, Wahyudi, and Usep Saepullah. “The Legality of Abortion Without Spousal Consent in
Islamic  Jurisprudence.” PATTIMURA Legal Journal 4, no. 2 (2025): 104-24.
https://doi.org/https://doi.org/10.47268/pela.v4i2.19055.

32



