
TARUNALAW: Journal of Law and Syariah 

Published by Sekolah Tinggi Agama Islam Taruna Surabaya 

Vol. 04 No. 01, January 2026, Pp. 17 - 32 

DOI: https://doi.org/10.54298/tarunalaw.v4i1.716  

 

    

  
 

17 
 

Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum 

Keluarga Islam 
 

 

Wahyudi 

Universitas Komputer Indonesia 

wahyudi@email.unikom.ac.id  

 

Oyo Sunaryo Mukhlas 

UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia 

oyosunaryo@uinsgd.ac.id   

 

Beni Ahmad Saebani 

UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia 

beniahmadsaebani@uinsgd.ac.id  

 
Received: 07-08-2025 Reviewed: 05-09-2025  Accepted:16-09-2025 

 

Abstract 

This study discusses women's right to abortion without the husband's consent from the perspective of Islamic 

family law. The main focus of this study is to explore how Islam views women's reproductive rights in the context 

of abortion decision-making, especially when the decision is made without involving the husband. This study uses 

a normative approach by referring to primary sources such as the Qur'an, Hadith, and jurisprudence books, as 

well as secondary sources in the form of scholars' fatwas and contemporary literature. The analysis results 

indicate that Islam allows women to make decisions regarding their health, including abortion in cases of medical 

emergencies or pregnancy due to rape. However, the principle of joint responsibility in marriage also requires 

the involvement of the husband in such decision-making. Conflicts between women's reproductive rights and the 

rights of husbands often arise due to differences in views on the priorities of justice and maslahah (well-being). 

Abortion without the husband's consent can have a negative impact on household harmony, such as 

communication breakdowns, distrust, and moral conflicts. Therefore, the proposed solution is the application of 

the principle of consultation (musyawarah) as an effort to reach a fair and beneficial agreement for all parties.  

Keywords: Abortion Rights; Islamic Family Law; Justice; Reproductive Decisions; Maslahah; Husband's 

Consent. 

 

Abstrak 

Pada penelitian ini membahas hak aborsi wanita tanpa persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga Islam. 

Fokus utama penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi bagaimana Islam memandang hak reproduksi perempuan 

dalam konteks pengambilan keputusan aborsi, terutama ketika keputusan tersebut diambil tanpa melibatkan 

suami. Penelitian ini menggunakan pendekatan normatif dengan merujuk pada sumber-sumber primer seperti Al-

Qur’an, Hadis, dan kitab fikih, serta sumber sekunder berupa fatwa ulama dan literatur kontemporer. Hasil analisis 

menunjukkan bahwa Islam memberikan ruang bagi perempuan untuk mengambil keputusan terkait kesehatannya, 

termasuk aborsi dalam kondisi darurat medis atau kehamilan akibat perkosaan. Akan tetapi prinsip tanggung 

jawab bersama dalam pernikahan juga menuntut keterlibatan suami dalam pengambilan keputusan tersebut. 

Konflik antara hak reproduksi perempuan dan hak suami sering kali muncul akibat perbedaan pandangan tentang 

prioritas keadilan dan maslahah (kemaslahatan). Aborsi tanpa persetujuan suami dapat berdampak negatif 

terhadap keharmonisan rumah tangga, seperti keretakan komunikasi, ketidakpercayaan, dan konflik moral. Oleh 

karena itu, solusi yang diajukan adalah penerapan prinsip musyawarah sebagai upaya mencapai kesepakatan yang 

adil dan bermanfaat bagi semua pihak. 

https://doi.org/10.54298/tarunalaw.v4i1.716
mailto:wahyudi@email.unikom.ac.id
mailto:oyosunaryo@uinsgd.ac.id
mailto:beniahmadsaebani@uinsgd.ac.id


TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

18 
 

Kata Kunci: Hak Aborsi; Hukum Keluarga Islam; Keadilan; Keputusan Reproduksi; Maslahah; Persetujuan 

Suami. 

 

Pendahuluan 

Kontroversi terkait tindakan aborsi merupakan isu yang terus menjadi perdebatan di 

berbagai kalangan, tidak hanya dari sudut pandang medis, tetapi juga dari perspektif hukum, 

agama, dan sosial. Pada hukum keluarga Islam aborsi menimbulkan pertanyaan kompleks yang 

melibatkan hak-hak reproduksi perempuan, tanggung jawab suami-istri, serta nilai-nilai moral 

dan etika yang diatur dalam syariat Islam.1 Indonesia merupakan negara dengan mayoritas 

penduduk Muslim, persoalan aborsi seringkali dihadapkan pada ketegangan antara hukum 

positif, norma agama, dan praktik sosial yang berkembang di masyarakat. Salah satu aspek 

yang paling sensitif dalam penelitian ini yaitu terkait dengan hak perempuan untuk melakukan 

aborsi tanpa persetujuan suami, yang menimbulkan pertanyaan mendalam tentang otonomi 

perempuan dalam pengambilan keputusan terkait tubuh mereka sendiri, serta bagaimana 

hukum keluarga Islam memandang persoalan tersebut. 

Hukum keluarga Islam atau yang dikenal sebagai fiqh al-ahwal al-syakhsiyyah, mengatur 

berbagai aspek kehidupan keluarga, termasuk perkawinan, perceraian, hak asuh anak, dan juga 

masalah reproduksi.2 Aborsi dalam pandangan hukum Islam memiliki ketentuan yang cukup 

ketat, namun tidak sepenuhnya mutlak. Para ulama klasik dan kontemporer telah memberikan 

berbagai interpretasi tentang kapan aborsi diperbolehkan,3 dengan mempertimbangkan faktor-

faktor seperti usia kehamilan, kesehatan ibu, dan kondisi janin.4 Masalah tersebut semakin 

kompleks ketika aborsi dilakukan tanpa persetujuan suami, karena hal ini menyentuh ranah hak 

dan kewajiban suami-istri dalam perkawinan, yang diatur secara rinci dalam hukum Islam. 

Perkawinan dianggap sebagai ikatan suci mithaqan ghalizhan yang menciptakan 

hubungan timbal balik antara suami dan istri. Suami memiliki kewajiban untuk memberikan 

nafkah dan perlindungan, sementara istri memiliki kewajiban untuk taat dan setia kepada 

suami.5 Hak dan kewajiban ini menjadi lebih rumit dalam hal reproduksi. Misalnya, suami 

memiliki hak untuk memiliki keturunan, sementara istri memiliki hak untuk menentukan apa 

yang terjadi pada tubuhnya. Ketika kedua hak ini bertentangan, seperti dalam kasus aborsi 

tanpa persetujuan suami, maka timbul pertanyaan tentang bagaimana hukum Islam 

menyeimbangkan kedua kepentingan ini. 

Ketentuan hukum positif di Indonesia mengatur aborsi dalam Undang-Undang Nomor 

17 Tahun 2023 tentang Kesehatan,6 yang memperbolehkan aborsi dalam kondisi tertentu, 

seperti ketika kehamilan mengancam nyawa ibu atau janin memiliki cacat berat yang tidak 

dapat disembuhkan. Undang-undang ini tidak secara eksplisit mengatur tentang persetujuan 

 
1 Moustafa H Hegab, “Abortion: Medical and Moral Aspects in Islamic Perspectives,” in Looking 

Beneath the Surface (Leiden, The Netherlands: Brill, 2013), 177–85, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789401209830_012. 
2 Maimanah Maimanah et al., “Delay in the Division of Inheritance: A Theoretical Review within Legal 

System Framework in Indonesia,” Syariah: Jurnal Hukum Dan Pemikiran 24, no. 1 (2024): 241–57, 

https://doi.org/https://doi.org/10.18592/sjhp.v24i1.12916. 
3 Siti Nur Rahmah, Anwar Hafidzi, and Arie Sulistyoko, “Hukum Aborsi Menurut Imam Al-Ghazali Dan 

Yusuf Al-Qardhawi,” Journal Of Islamic And Law Studies 2, no. 1 (2018), 

https://doi.org/https://doi.org/10.18592/jils.v2i1.4560. 
4 Alireza Bagheri et al., “Abortion in Different Islamic Jurisprudence: Case and Commentaries,” Asian 

Bioethics Review 3, no. 4 (2011), https://muse.jhu.edu/article/461976. 
5 Khabib Musthofa, “Spirit Mitsaqan Ghalidza Dalam Pernikahan Sebagai Penguatan Keluarga Di 

Kalimantan Tengah,” Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 2, no. 2 (2020): 153–70. 
6 Wahyudi, Hukum Kesehatan: Suatu Tinjauan Aspek Yuridis (Sleman, Yogyakarta: PT. Penamuda 

Media, 2024). 



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam  
– Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani 
 

19 
 

suami dalam proses aborsi.7 Hal ini menimbulkan ketidakjelasan hukum, terutama dalam 

kasus-kasus di mana seorang istri memutuskan untuk melakukan aborsi tanpa persetujuan 

suami. Apakah keputusan tersebut dapat dibenarkan secara hukum atau justru dianggap sebagai 

pelanggaran terhadap hak suami? Persoalan tersebut menjadi semakin signifikan mengingat 

bahwa Indonesia menganut sistem hukum yang mengakomodasi hukum Islam melalui 

peraturan perundang-undangan seperti Kompilasi Hukum Islam (KHI). 

KHI merupakan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 yang berlaku bagi umat Islam 

di Indonesia, mengatur berbagai aspek hukum keluarga, termasuk hak dan kewajiban suami-

istri.8 KHI tidak secara spesifik mengatur tentang aborsi, apalagi tentang aborsi tanpa 

persetujuan suami. Hal ini menimbulkan interpretasi yang beragam di kalangan ulama dan 

praktisi hukum. Sebagian berpendapat bahwa aborsi tanpa persetujuan suami dapat dianggap 

sebagai pelanggaran terhadap hak suami, terutama jika aborsi dilakukan tanpa alasan yang 

kuat. Sebagian lain berargumen bahwa perempuan memiliki hak otonom atas tubuh mereka 

dan keputusan untuk melakukan aborsi harus didasarkan pada pertimbangan medis dan 

psikologis perempuan itu sendiri, tanpa harus mendapatkan persetujuan dari suami. 

Persoalan ini juga tidak dapat dilepaskan dari kondisi sosial dan budaya Indonesia, di 

mana nilai-nilai patriarki masih cukup kuat. Pada kasus-kasus tertentu perempuan seringkali 

dihadapkan pada tekanan sosial untuk tunduk pada keputusan suami, bahkan dalam hal-hal 

yang menyangkut tubuh mereka sendiri. Hal ini menimbulkan ketidakadilan gender, di mana 

perempuan tidak memiliki kendali penuh atas keputusan reproduksi mereka. Pertanyaan 

tentang hak aborsi perempuan tanpa persetujuan suami menjadi sangat relevan, karena 

menyentuh isu yang lebih luas tentang kesetaraan gender dan keadilan dalam perkawinan. 

Persoalan aborsi juga terkait erat dengan hak asasi manusia, khususnya hak reproduksi 

perempuan. Menurut Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) hak reproduksi adalah bagian dari 

hak asasi manusia yang meliputi hak untuk menentukan jumlah dan jarak kehamilan, hak untuk 

mendapatkan informasi dan layanan kesehatan reproduksi, serta hak untuk bebas dari 

diskriminasi, paksaan, dan kekerasan dalam hal reproduksi.9 Aborsi dapat dilihat sebagai 

bagian dari hak reproduksi perempuan, terutama jika kehamilan tersebut tidak diinginkan atau 

membahayakan kesehatan fisik dan mental perempuan. Pada praktiknya hak ini seringkali 

berbenturan dengan norma agama dan budaya, yang menempatkan perempuan dalam posisi 

yang sulit. 

Aborsi seringkali dianggap sebagai tindakan yang dilarang, haram dalam hukum Islam 

kecuali dalam kondisi tertentu yang dianggap darurat.10 Misalnya, jika kehamilan mengancam 

nyawa ibu, maka aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip darurat. Sebagian ulama 

berpendapat bahwa suami memiliki hak untuk memberikan persetujuan dalam hal aborsi,11 

karena suami dianggap sebagai kepala keluarga yang bertanggung jawab atas kesejahteraan 

istri dan anak-anaknya. Sebagian lain berargumen bahwa perempuan memiliki hak otonom atas 

 
7 Wahyudi Wahyudi and Usep Saepullah, “The Legality of Abortion Without Spousal Consent in Islamic 

Jurisprudence,” PATTIMURA Legal Journal 4, no. 2 (2025): 104–24, 
https://doi.org/https://doi.org/10.47268/pela.v4i2.19055. 

8 Al Fitri and M SH, “Pembaruan Hukum Keluarga Di Indonesia Melalui Kompilasi Hukum Islam,” 

Mahkamah Agung RI 1, no. 2 (2020): 1–21. 
9 Dewi Murni, “Kesehatan Reproduksi Menurut AlQuran Surat Al Baqarah/2 Ayat 222-223,” Jurnal 

Ulunnuha 8, no. 2 (2019): 219–29, https://doi.org/https://doi.org/10.15548/ju.v8i2.1254. 
10 Asra Sakira, “Aborsi Dan Hak Kesehatan, Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum 

Negara,” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 3, no. 2 (2022): 11–27, 

https://doi.org/https://doi.org/10.55623/au.v3i2.120. 
11 Zulfa Hudiyani, “Diskursus Aborsi Dalam Perspektif Fikih Klasik Dan Kontemporer,” Al-Ahwal Al-

Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam 2, no. 1 (2021): 43–61, 

https://doi.org/https://doi.org/10.15575/as.v2i1.12172. 



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

20 
 

tubuh mereka dan keputusan untuk melakukan aborsi harus didasarkan pada pertimbangan 

medis dan psikologis perempuan itu sendiri, tanpa harus mendapatkan persetujuan dari suami. 

Persoalan aborsi juga terkait dengan konsep maslahah (kebaikan umum) dalam hukum 

Islam.12 Menurut konsep ini, keputusan hukum harus didasarkan pada pertimbangan tentang 

apa yang terbaik untuk kesejahteraan umum.13 Pada tindakan aborsi, jika kehamilan tersebut 

dapat menimbulkan bahaya bagi kesehatan fisik atau mental perempuan, maka aborsi dapat 

diizinkan berdasarkan prinsip maslahah. Akan tetapi timbul persoalan yang lebih rumit ketika 

aborsi dilakukan tanpa persetujuan suami, karena hal ini dapat menimbulkan konflik dalam 

rumah tangga dan mempengaruhi kesejahteraan keluarga secara keseluruhan. Suami merasa 

berhak atas janin yang berada dalam kandungan sedangkan istri merasa mempunyai hak atas 

apa yang terjadi dalam tubuhnya. Persoalan aborsi juga terkait dengan konsep maqashid 

syariah (tujuan syariah) yang meliputi perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta.14 Perlindungan terhadap jiwa hifz al-nafs dalam konteks aborsi adalah salah satu 

prinsip utama yang harus dipertimbangkan. Jika kehamilan tersebut mengancam nyawa ibu, 

maka aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip ini.  

Isu aborsi tanpa persetujuan suami juga telah menjadi perdebatan di banyak negara, 

terutama di negara-negara dengan mayoritas penduduk Muslim. Misalnya, di beberapa negara 

Timur Tengah, aborsi hanya diizinkan dalam kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan 

mengancam nyawa ibu atau janin memiliki cacat berat.15 Persetujuan suami seringkali menjadi 

syarat yang harus dipenuhi sebelum aborsi dapat dilakukan. Hal ini menimbulkan kritik dari 

kelompok-kelompok yang memperjuangkan hak-hak perempuan, yang menganggap bahwa 

persyaratan tersebut merupakan bentuk diskriminasi terhadap perempuan dan melanggar hak 

reproduksi mereka.16 

Di Indonesia, persoalan aborsi tanpa persetujuan suami juga telah menjadi perdebatan di 

kalangan ulama, praktisi hukum, dan aktivis perempuan.17 Sebagian berpendapat bahwa 

perempuan memiliki hak otonom atas tubuh mereka dan keputusan untuk melakukan aborsi 

harus didasarkan pada pertimbangan medis dan psikologis perempuan itu sendiri, tanpa harus 

mendapatkan persetujuan dari suami. Terdapat argumentasi bahwa suami memiliki hak untuk 

memberikan persetujuan dalam hal aborsi, karena suami dianggap sebagai kepala keluarga 

yang bertanggung jawab atas kesejahteraan istri dan anak-anaknya. 

 

 

 
12 Riza Shihabudin Pradana and Masrokhin Masrokhin, “Studi Komparasi Hukum Terhadap Aborsi 

Dengan Indikasi Cacat Janin (Fatwa MUI No. 04 Tahun 2005 Dan Undang–Undang No. 36 Tahun 2009 Tentang 
Kesehatan),” Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa 2, no. 4 (2024): 760–69, 
https://doi.org/https://doi.org/10.61722/jipm.v2i4.345. 

13 Ririn Fauziyah, Agus Sholahudin Shidiq, and Burhanatut Dyana, “Maslahah Sebagai Kerangka 

Berfikir Dan Tujuan Hukum Islam,” Asasi: Journal of Islamic Family Law 1, no. 2 (2021): 159–78, 

https://doi.org/https://doi.org/10.36420/asasi.v2i2. 
14 Muhammad Faisal Hamdani, “Abortion in Islam: A Fiqh Examination of Medical and Social 

Indications,” Journal of Ecohumanism 3, no. 3 (2024): 1111–24, 

https://doi.org/https://doi.org/10.62754/joe.v3i3.3446. 
15 Mehdi Moradinazar et al., “Epidemiological Features of Spontaneous Abortion in the North Africa and 

the Middle East from 1990 to 2019: Results from the Global Burden of Disease Study 2019,” Journal of Family 

& Reproductive Health 16, no. 3 (2022): 183, https://doi.org/10.18502/jfrh.v16i3.10579. 
16 Lauren J Ralph and Lee A Hasselbacher, “Adolescents and Abortion Restrictions: Disproportionate 

Burdens and Critical Warnings.,” The Journal of Adolescent Health : Official Publication of the Society for 

Adolescent Medicine 73, no. 2 (2023): 221–23, https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2023.05.002. 
17 Ismail Jalili et al., “The Legitimacy of Abortion: A Socio-Legal Analysis of Islamic Jurisprudence and 

Indonesian Law,” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 16, no. 2 (2024): 382–405, 

https://doi.org/https://doi.org/10.18860/j-fsh.v16i2.29077. 



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam  
– Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani 
 

21 
 

Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian hukum normatif 

dengan pendekatan kualitatif, yang bertujuan untuk menganalisis hak aborsi perempuan tanpa 

persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga Islam. Data primer diperoleh dari sumber-

sumber hukum Islam seperti Al-Qur'an, Hadis, serta kitab-kitab fiqh klasik dan kontemporer, 

sementara data sekunder diambil dari peraturan perundang-undangan yang relevan, seperti 

Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan dan Kompilasi Hukum Islam 

(KHI), serta literatur ilmiah, jurnal, dan artikel yang membahas isu aborsi dan hak reproduksi 

perempuan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan dengan menelaah 

dokumen-dokumen hukum, fatwa ulama, dan putusan pengadilan yang berkaitan dengan 

aborsi. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menggunakan metode 

interpretasi hukum dan analisis komparatif untuk membandingkan pandangan ulama dan 

praktik hukum di berbagai negara Muslim. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan 

pendekatan maqashid al-syariah (tujuan-tujuan syariah) untuk mengevaluasi kebijakan aborsi 

dalam konteks perlindungan hak perempuan dan kesejahteraan keluarga. Hasil analisis 

kemudian disajikan secara sistematis untuk memberikan pemahaman yang komprehensif 

tentang hak aborsi perempuan tanpa persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga 

Islam.  

 

Hasil dan Pembahasan 

Aborsi atau dalam terminologi fiqh dikenal sebagai ijhadh atau isqath al-hamal18 telah 

menjadi topik perdebatan panjang dalam khazanah pemikiran hukum Islam sejak era klasik 

hingga kontemporer. Para ulama fiqh dari berbagai mazhab telah memberikan pandangan yang 

beragam tentang status hukum aborsi, dengan mempertimbangkan berbagai faktor seperti usia 

kehamilan, alasan medis, dan kondisi sosial. Dalam perspektif fiqh klasik, aborsi umumnya 

dianggap sebagai tindakan yang dilarang, terutama setelah janin mencapai tahap tertentu dalam 

perkembangannya. Pada kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan mengancam nyawa ibu, 

aborsi dapat diizinkan berdasarkan prinsip darurat. Pandangan ini didasarkan pada interpretasi 

terhadap teks-teks keagamaan, termasuk Al-Qur'an dan Hadis, serta prinsip-prinsip umum 

syariah seperti perlindungan terhadap jiwa hifz al-nafs dan kesejahteraan umum maslahah.19 

Didalam Al-Qur'an, meskipun tidak ada ayat yang secara eksplisit membahas aborsi, 

terdapat beberapa ayat yang dapat dijadikan sebagai dasar untuk memahami status janin dan 

hak hidupnya. Pada Surah Al-Isra' ayat 31, Allah SWT berfirman, "Dan janganlah kamu 

membunuh anak-anakmu karena takut kemiskinan. Kamilah yang akan memberi rezeki kepada 

mereka dan juga kepadamu. Sesungguhnya membunuh mereka adalah suatu dosa yang besar." 

Ayat ini sering dijadikan rujukan oleh ulama untuk menegaskan larangan membunuh anak, 

termasuk janin dalam kandungan. Selain itu, dalam Surah Al-Mu'minun ayat 12-14, dijelaskan 

tentang proses penciptaan manusia dari setetes mani hingga menjadi janin yang sempurna. Ayat 

ini menjadi dasar bagi ulama untuk membagi tahapan kehamilan menjadi beberapa fase, yang 

kemudian mempengaruhi status hukum aborsi.20 

 
18 Sajida Faraz, Shams Ul Hussain Zaheer, and Naila Rafique, “Analytical Study of The Legitimacy of 

Abortion In Islamic Jurisprudence,” Sociology & Cultural Research Review 3, no. 01 (2025): 982–1003. 
19 Ahdiana Yuni Lestari et al., “Abortion in the Perspective of Islamic Law and Health Law,” Kosmik 

Hukum 24, no. 3 SE-ARTICLE (September 29, 2024): 166–77, 

https://doi.org/10.30595/kosmikhukum.v24i3.22798. 
20 Gilla K Shapiro, “Abortion Law in Muslim-Majority Countries: An Overview of the Islamic Discourse 

with Policy Implications,” Health Policy and Planning 29, no. 4 (2014): 483–494, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1093/heapol/czt040. 



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

22 
 

Para ulama klasik, seperti Imam Syafi'i, Imam Malik, Imam Abu Hanifah, dan Imam 

Ahmad bin Hanbal, sepakat bahwa aborsi setelah janin mencapai tahap nafkh al-ruh 

(ditiupkannya ruh) adalah haram.21 Menurut sebagian besar ulama, tahap ini terjadi setelah 120 

hari atau 4 bulan kehamilan, berdasarkan Hadis yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Mas'ud, 

di mana Nabi Muhammad SAW bersabda, "Sesungguhnya setiap kalian dikumpulkan 

penciptaannya dalam perut ibunya selama 40 hari sebagai nutfah, kemudian menjadi 'alaqah 

selama 40 hari, kemudian menjadi mudghah selama 40 hari, kemudian Allah mengutus 

malaikat untuk meniupkan ruh kepadanya." Setelah tahap ini, janin dianggap sebagai manusia 

yang memiliki hak hidup, sehingga aborsi dianggap sebagai pembunuhan yang dilarang secara 

tegas.22 

Sebelum tahap nafkh al-ruh, pandangan ulama klasik tentang aborsi lebih bervariasi. 

Sebagian ulama, seperti Imam Abu Hanifah, memperbolehkan aborsi sebelum 40 hari 

kehamilan dengan alasan bahwa janin pada tahap ini belum berbentuk manusia. Pandangan ini 

didasarkan pada interpretasi bahwa sebelum tahap nafkh al-ruh, janin belum memiliki status 

hukum sebagai manusia, sehingga aborsi tidak dianggap sebagai pembunuhan. Akan tetapi 

ulama lain seperti Imam Syafi'i tetap melarang aborsi meskipun sebelum 40 hari, dengan alasan 

bahwa janin memiliki potensi untuk menjadi manusia dan membunuhnya dapat dianggap 

sebagai tindakan yang merusak potensi kehidupan. Pandangan tentang aborsi dalam fiqh 

kontemporer mengalami perkembangan seiring dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan 

perubahan sosial. Ulama kontemporer cenderung lebih fleksibel dalam memandang aborsi, 

terutama ketika aborsi dilakukan untuk alasan medis atau sosial yang kuat. Misalnya, dalam 

kasus di mana kehamilan mengancam nyawa ibu, mayoritas ulama kontemporer sepakat bahwa 

aborsi diperbolehkan berdasarkan prinsip darurat. Prinsip ini didasarkan pada kaidah fiqh yang 

menyatakan bahwa keadaan darurat membolehkan hal yang dilarang (al-darurat tubih al-

mahzurat). Selain itu, aborsi juga dapat diizinkan jika janin didiagnosis memiliki cacat berat 

yang tidak dapat disembuhkan, karena hal ini dapat menimbulkan penderitaan bagi keluarga 

dan masyarakat.23 

Selain alasan medis, ulama kontemporer juga mempertimbangkan faktor sosial dan 

psikologis dalam menilai hukum aborsi. Pada kasus di mana kehamilan terjadi akibat 

pemerkosaan24 atau inses, sebagian ulama memperbolehkan aborsi dengan alasan bahwa 

memaksa perempuan untuk melanjutkan kehamilan dalam kondisi tersebut dapat menimbulkan 

trauma psikologis yang berat. Pandangan ini didasarkan pada prinsip maslahah, dimana 

kepentingan kesejahteraan dan kesehatan mental perempuan dianggap lebih penting daripada 

mempertahankan kehamilan. Akan tetapi pandangan ini tidak diterima secara universal, karena 

sebagian ulama tetap berpendapat bahwa janin memiliki hak hidup yang harus dilindungi, 

terlepas dari bagaimana kehamilan tersebut terjadi.25 Perkembangan teknologi medis juga 

mempengaruhi pandangan ulama kontemporer tentang aborsi. Dengan kemajuan dalam bidang 

ultrasonografi dan genetika, kini menjadi mungkin untuk mendeteksi kelainan janin sejak dini.  

 
21 Merve Ünal, “Abortion in Islamic Law. İstanbul: Kitâbi Publications,” İlahiyat Tetkikleri Dergisi 58, 

no. 2 (2022): 116–18, https://doi.org/10.5152/ilted.2022.2264154. 
22 Ahnaf Nur Fauzan Romadhon and Tajul Arifin, “Aborsi Dalam Perspektif Hadits Riwayat Ahmad Bin 

Hanbal No 18989,” MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 3, no. 2 (2023): 205–17, 

https://doi.org/10.54443/mushaf.v3i2.122. 
23 Ma’moon Al-Refa’e, “Abortion in Islamic Criminal Legislation: Its Pillars and Punishment 

(Comparative Fiqhi Study),” An-Najah University Journal for Research - B (Humanities) 25, no. 5 (2011): 1397–

1434, https://doi.org/10.35552/0247-025-005-009. 
24 Miftahul Utami, “Criminal Action of Abortion Rape Health Perspective Legal and Islamic Law,” 

Requisitoire Law Enforcement 14, no. 2 (2023): 46–51, https://doi.org/https://doi.org/10.59651/relae.v14i2.81. 
25 Nur Azizah, Mhd Syahnan, and Budi Sastra Panjaitan, “The Legality of Abortion by Medical Personnel 

for Rape Victims in Indonesia: A Perspective from Maqashid Sharia by Al-Syatibi and Al-Tufi,” Madania: Jurnal 

Kajian Keislaman 28, no. 1 (2024): 35–44, https://doi.org/http://dx.doi.org/10.29300/madania.v28i1.3847. 



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam  
– Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani 
 

23 
 

Permasalahan aborsi juga terkait dengan hak reproduksi perempuan, yang menjadi 

perhatian utama dalam wacana fiqh kontemporer. Ulama kontemporer semakin menyadari 

pentingnya memberikan otonomi kepada perempuan dalam pengambilan keputusan terkait 

tubuh mereka sendiri, termasuk dalam hal aborsi. Pandangan ini didasarkan pada prinsip 

keadilan gender dalam Islam, yang menekankan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan 

dalam hak dan kewajiban.26 Akan tetapi hal tersebut juga menimbulkan tantangan, karena 

dalam hukum keluarga Islam, suami memiliki peran sebagai kepala keluarga yang bertanggung 

jawab atas kesejahteraan istri dan anak-anaknya. Atas dasar tersebut keputusan aborsi 

seringkali melibatkan pertimbangan tentang bagaimana menyeimbangkan hak perempuan 

dengan hak suami.27 

Pandangan ulama kontemporer tentang aborsi juga dipengaruhi oleh perkembangan 

hukum internasional dan hak asasi manusia. Misalnya, Deklarasi Kairo tentang Hak Asasi 

Manusia dalam Islam menegaskan bahwa setiap individu memiliki hak untuk hidup, dan hak 

ini harus dilindungi sejak janin berada dalam kandungan.28 Deklarasi ini juga mengakui bahwa 

dalam kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan mengancam nyawa ibu, aborsi dapat diizinkan. 

Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Islam menempatkan nilai tinggi pada kehidupan janin, 

kepentingan dan kesejahteraan ibu juga tidak boleh diabaikan. 

Di Indonesia pandangan ulama tentang aborsi juga mengalami perkembangan seiring 

dengan perubahan sosial dan hukum. Misalnya, dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI),29 

meskipun tidak secara eksplisit mengatur tentang aborsi, terdapat ketentuan yang mengatur 

tentang hak dan kewajiban suami-istri dalam perkawinan. Ketentuan ini dapat dijadikan 

sebagai dasar untuk memahami bagaimana hukum Islam memandang aborsi dalam konteks 

perkawinan.30 Selain itu, Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan 

memperbolehkan aborsi dalam kondisi tertentu, seperti ketika kehamilan mengancam nyawa 

ibu atau janin memiliki cacat berat. Pada peraturan tersebut tidak secara jelas mengatur tentang 

adanya persetujuan suami dalam tindakan aborsi yang menimbulkan pertanyaan tentang 

bagaimana hak reproduksi perempuan diakomodasi dalam hukum positif. 

 

Konflik Antara Hak Reproduksi Perempuan Dan Hak Suami 

Hak reproduksi perempuan mencakup kebebasan individu dalam mengambil keputusan 

terkait tubuhnya sendiri, termasuk dalam hal ini adalah keputusan untuk melanjutkan atau 

menghentikan kehamilan. Di sisi lain, hak suami dalam Islam sering kali dianggap sebagai 

pelengkap tanggung jawabnya sebagai kepala keluarga yang bertugas memastikan 

kesejahteraan istri dan anak-anaknya. Ketika dua hak ini berbenturan, misalnya dalam kasus 

aborsi tanpa persetujuan suami, muncul pertanyaan besar tentang bagaimana Islam 

menyeimbangkan kedua hak tersebut. Konflik ini tidak hanya bersifat teologis tetapi juga 

memiliki dimensi sosial, budaya dan hukum yang kompleks. 

 
26 Aep Saepul Anwar and Imam Sofi, “Konsep Dan Isu Gender Dalam Perspektif Islam: Studi Telaah 

Kedudukan Laki-Laki Dan Wanita Dalam Pandangan Islam,” Jurnal Paris Langkis 5, no. 1 (2024): 151–61, 

https://doi.org/https://doi.org/10.37304/paris.v5i1.15494. 
27 Pamela J Henry, Russell L Steiger, and Andrea K Bellovary, “The Contribution of Gender Equality to 

the Coexistence of Progressive Abortion and Sexual Orientation Laws,” Sex Roles 86 (2022): 263–81, 

https://api.semanticscholar.org/CorpusID:246024017. 
28 Oliver Nikolić, “The Cairo Declaration on Human Rights in Islam,” Strani Pravni Zivot 64, no. 3 

(2020): 89–97, https://doi.org/https://doi.org/10.5937/spz64-28285. 
29 Muhammad Ali Fauzi, Heppi Septiani, and Zainatus Sholehah, “Harmonisasi Hukum Adat Dengan 

Hukum Islam,” COMSERVA : Jurnal Penelitian Dan Pengabdian Masyarakat 3, no. 7 (2023): 2483–89, 

https://doi.org/10.59141/comserva.v3i07.993. 
30 Wahyudi, “Hukum Adat, Hukum Islam Dan Hukum Barat,” in Hukum Islam (Padang: CV. Hei 

Publishing Indonesia, 2024), 155–69. 



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

24 
 

Konflik ini sering kali dipicu oleh perbedaan pandangan tentang siapa yang lebih berhak 

mengambil keputusan terkait kehamilan. Pada masyarakat Muslim, suami dianggap sebagai 

pemimpin rumah tangga yang memiliki otoritas tertentu atas kehidupan keluarga, termasuk 

keputusan tentang anak-anak. Akan tetapi pandangan ini sering kali bertentangan dengan fakta 

bahwa perempuan adalah pihak yang secara langsung mengalami proses kehamilan, 

melahirkan, dan membesarkan anak.31 Dalam isu aborsi, perempuan menjadi pihak yang paling 

terpengaruh, baik dari segi fisik maupun psikologis. Atas dasar tersebut sangat wajar jika 

perempuan merasa memiliki hak yang lebih besar untuk memutuskan apakah mereka akan 

melanjutkan kehamilan atau tidak. Pandangan tersebut sering kali mendapat tantangan dari 

norma-norma patriarki yang masih kuat dalam banyak komunitas Muslim. 

Hukum Islam sendiri memberikan ruang bagi perempuan untuk mengambil keputusan 

terkait kesehatannya, termasuk dalam hal ini adalah kehamilan. Jika seorang perempuan 

menghadapi ancaman serius terhadap nyawanya akibat kehamilan, beberapa ulama 

membolehkan aborsi dengan alasan menyelamatkan nyawa ibu. Prinsip darurat (penyelamatan 

jiwa) menjadi landasan utama ketika keputusan ini harus diambil tanpa persetujuan suami, 

konflik baru muncul. Suami, sebagai mitra dalam pernikahan, sering kali merasa bahwa ia 

memiliki hak untuk dilibatkan dalam keputusan penting seperti ini. Baginya, janin yang 

dikandung oleh istrinya bukan hanya tanggung jawab istri saja, tetapi juga merupakan bagian 

dari keluarga yang sedang dibangun bersama.32 

Perspektif suami ini didasarkan pada konsep tanggung jawab bersama dalam pernikahan. 

Dalam Islam, pernikahan dianggap sebagai hubungan yang saling melengkapi, di mana suami 

dan istri memiliki tanggung jawab yang berbeda tetapi sama-sama penting. Suami bertanggung 

jawab untuk menafkahi keluarga, sementara istri bertanggung jawab untuk menjaga rumah 

tangga dan mendidik anak-anak.33 Pada kondisi ini, kehamilan dan kelahiran anak dianggap 

sebagai bagian dari tanggung jawab bersama. Ketika seorang istri memutuskan untuk 

melakukan aborsi tanpa persetujuan suami, hal ini dapat dianggap sebagai pelanggaran 

terhadap prinsip tanggung jawab bersama tersebut. 

Akan tetapi pandangan ini tidak selalu diterima oleh semua kalangan. Beberapa ulama 

kontemporer berpendapat bahwa hak reproduksi perempuan tidak boleh diabaikan begitu saja 

demi kepentingan suami. Mereka menekankan bahwa perempuan memiliki hak penuh atas 

tubuhnya sendiri, dan keputusan untuk melanjutkan atau menghentikan kehamilan adalah hak 

individu yang tidak dapat diintervensi oleh pihak lain, termasuk suami. Pandangan ini 

didasarkan pada prinsip keadilan gender dalam Islam, yang menegaskan bahwa laki-laki dan 

perempuan memiliki derajat yang sama di hadapan Allah.34 Atas dasar hal tersebut dipandang 

tidak adil jika perempuan dipaksa untuk melanjutkan kehamilan yang dapat membahayakan 

dirinya hanya karena suami tidak memberikan persetujuan. 

Terdapat juga argumen bahwa dalam beberapa situasi, melibatkan suami dalam 

keputusan aborsi justru dapat memperburuk kondisi perempuan. Misalnya, dalam kasus 

kehamilan akibat perkosaan, melibatkan suami dalam keputusan ini dapat menyebabkan 

 
31 Fakhriyah Annisa Afroo, Nenan Julir, and Rema Syelvita, “Attending Walimatul ‘Ursy : Pregnant 

Women Due To Adultery Perspectif Islamic Law,” Jurnal Kawakib 5, no. 1 (2024): 35–42, 

https://doi.org/https://doi.org/10.24036/kwkib.v5i1.222. 
32 Srirahma Srirahma and Sri Nanang Meiske Kamba, “Effectiveness of Article 53 On Marrying Pregnant 

Women In Compilation Of Islamic Law,” Estudiante Law Journal 4, no. 3 (2022): 739–58, 

https://doi.org/https://doi.org/10.33756/eslaj.v4i2.18362. 
33 Ayse Elmali-Karakaya, “Interfaith Marriage in Islam: Classical Islamic Resources and Contemporary 

Debates on Muslim Women’s Interfaith Marriages,” Religions 13, no. 8 (2022): 726, 

https://doi.org/https://doi.org/10.3390/rel13080726. 
34 Tazeen M Ali, “Embodied Experiences and Islamic Feminist Ethics: Gender Equality and Abortion in 

US Muslim Women’s Interpretive Communities,” Journal of Feminist Studies in Religion 40, no. 2 (2024): 23–

40, https://doi.org/10.2979/jfs.00019. 



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam  
– Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani 
 

25 
 

trauma tambahan bagi perempuan. Dalam situasi seperti ini, perempuan mungkin merasa lebih 

nyaman untuk mengambil keputusan sendiri tanpa harus berdiskusi dengan suami. Hal ini tidak 

berarti bahwa suami tidak memiliki peran sama sekali, tetapi dalam situasi tertentu, peran 

suami mungkin perlu dikurangi demi kebaikan bersama. 

Di sisi lain, ada juga pandangan yang menekankan pentingnya musyawarah dalam 

pengambilan keputusan aborsi. Musyawarah merupakan salah satu prinsip utama dalam Islam, 

yang menekankan pentingnya dialog dan kesepakatan bersama dalam menyelesaikan 

masalah.35 Pada kasus aborsi musyawarah antara suami dan istri dapat menjadi solusi yang adil 

untuk menyelesaikan konflik antara hak reproduksi perempuan dan hak suami. Melalui 

musyawarah, kedua belah pihak dapat saling memahami posisi masing-masing dan mencapai 

keputusan yang disepakati bersama. Pendekatan ini juga memiliki tantangan tersendiri, 

terutama jika salah satu pihak merasa lebih berkuasa atau lebih berhak daripada pihak lain. 

Fatwa-fatwa ulama kontemporer juga memberikan kontribusi penting dalam penelitian 

ini. Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah mengeluarkan fatwa Nomor 4 Tahun 2005 tentang 

aborsi, pada dasarnya fatwa tersebut melarang tindakan aborsi dan menekankan bahwa aborsi 

hanya diperbolehkan dalam kondisi tertentu, seperti ancaman serius terhadap nyawa ibu atau 

kehamilan akibat perkosaan.36 Fatwa ini juga menekankan pentingnya persetujuan suami 

dalam pengambilan keputusan aborsi, fatwa ini juga tidak sepenuhnya menyelesaikan konflik 

antara hak reproduksi perempuan dan hak suami, karena masih ada ruang untuk interpretasi 

yang berbeda. 

 

Prinsip Keadilan Dan Maslahah Dalam Pengambilan Keputusan Aborsi 

Didalam hukum Islam, prinsip keadilan dan maslahah (kemaslahatan) menjadi landasan 

utama dalam pengambilan keputusan yang berkaitan dengan kehidupan manusia, termasuk 

dalam tindakan aborsi. Keadilan menuntut bahwa setiap individu diperlakukan secara adil 

sesuai dengan hak-haknya tanpa diskriminasi atau pemihakan yang tidak berdasar. Sementara 

itu, maslahah adalah upaya untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil memberikan 

manfaat maksimal bagi semua pihak yang terlibat, sekaligus meminimalkan bahaya atau 

kerugian. Pada kasus aborsi, kedua prinsip ini menjadi sangat relevan karena keputusan 

tersebut tidak hanya melibatkan ibu dan janin, tetapi juga suami, keluarga, dan masyarakat 

secara lebih luas.  

Prinsip keadilan dalam Islam menekankan perlunya keseimbangan antara hak dan 

kewajiban setiap individu.37 Terdapat hak ibu untuk menjaga kesehatannya dan hak janin untuk 

hidup harus dipertimbangkan secara proporsional. Ibu sebagai pihak yang mengandung dan 

melahirkan, memiliki tanggung jawab besar atas proses kehamilan, yang sering kali membawa 

konsekuensi fisik dan psikologis yang signifikan. Pada sudut pandang lain, janin juga memiliki 

hak untuk dilindungi dan diberi kesempatan hidup sebagaimana diamanatkan oleh ajaran Islam. 

Ketika terjadi konflik antara hak ibu dan hak janin, keadilan mensyaratkan bahwa keputusan 

yang diambil harus didasarkan pada pertimbangan yang mendalam dan objektif, bukan hanya 

pada emosi atau tekanan sosial. Misalnya, jika melanjutkan kehamilan akan membahayakan 

nyawa ibu, maka keadilan menuntut agar hak ibu untuk hidup diutamakan. Akan tetapi jika 

 
35 Marc Herzog, “Islam, Democracy and Dialogue in Turkey: Deliberation in Divided Societies,” 

Australian Journal of International Affairs 66, no. 3 (2012): 404–6, 

https://doi.org/10.1080/10357718.2012.681469. 
36 Mohamad Abdun Nasir, “The Majelis Ulama’s Fatwā on Abortion in Contemporary Indonesia.,” The 

Muslim World 101, no. 1 (2011): 33–52, https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01341.x. 
37 Dyah Ayu Vijaya Laksmi, “The Principle of Justice in Islamic and Civil Inheritance Law: Legal 

Disparities, Dispute Resolution, and Harmonization,” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 10, no. 1 

(2025): 122–33, https://doi.org/10.30863/ajmpi.v10i1.8352. 



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

26 
 

kondisi ibu tidak dalam bahaya yang serius, maka hak janin untuk dilindungi harus 

diprioritaskan. 

Maslahah juga menjadi pertimbangan yang cukup penting dalam pengambilan keputusan 

aborsi. Maslahah dalam Islam berarti mencari kemaslahatan umum dan menghindari 

kemudharatan,38 maslahah dapat diterapkan dengan cara mempertimbangkan dampak 

keputusan tersebut terhadap semua pihak yang terlibat. Jika aborsi dilakukan karena alasan 

medis yang mendesak, seperti ancaman serius terhadap nyawa ibu, maka keputusan tersebut 

dapat dianggap sebagai bentuk maslahah karena bertujuan untuk menyelamatkan nyawa ibu, 

yang merupakan prioritas utama dalam Islam. Sebaliknya, jika aborsi dilakukan tanpa alasan 

yang kuat, seperti karena alasan ekonomi atau ketidaksiapan mental, maka keputusan tersebut 

dapat dianggap sebagai bentuk kemudharatan karena berpotensi merugikan banyak pihak, 

termasuk janin, ibu, dan keluarga. 

Penerapan prinsip keadilan dan maslahah dalam pengambilan keputusan aborsi juga 

memerlukan pendekatan yang holistik. Keputusan tersebut tidak hanya didasarkan pada aspek 

hukum atau agama semata, tetapi juga mempertimbangkan aspek sosial, budaya, dan 

psikologis. Pada kasus kehamilan akibat perkosaan, keputusan aborsi sering kali dipandang 

sebagai bentuk keadilan dan maslahah karena bertujuan untuk melindungi ibu dari trauma 

tambahan yang dapat disebabkan oleh kehamilan tersebut.39 Prinsip keadilan menuntut agar 

hak ibu untuk melindungi dirinya sendiri diutamakan, sementara prinsip maslahah menekankan 

pentingnya meminimalkan dampak negatif dari kehamilan tersebut. Pada kasus seperti 

kehamilan yang tidak direncanakan tetapi tidak membahayakan nyawa ibu, keputusan aborsi 

mungkin tidak sepenuhnya memenuhi prinsip keadilan dan maslahah, karena hal tersebut dapat 

dianggap sebagai tindakan yang tidak proporsional terhadap hak janin untuk hidup. 

Peran suami dalam pengambilan keputusan aborsi juga perlu dipertimbangkan dalam 

konteks prinsip keadilan dan maslahah. Suami, sebagai mitra dalam pernikahan, memiliki 

tanggung jawab untuk memastikan kesejahteraan istri dan anak-anaknya. Pada saat 

pengambilan keputusan aborsi, suami seharusnya dilibatkan sebagai bagian dari dialog yang 

adil dan konstruktif. Akan tetapi pelibatan suami tidak boleh dilakukan dengan cara yang 

mendominasi atau mengekang hak istri. Prinsip keadilan menuntut agar suami dan istri 

memiliki kesempatan yang sama untuk menyuarakan pandangan mereka, sementara prinsip 

maslahah menekankan pentingnya mencapai keputusan yang memberikan manfaat maksimal 

bagi semua pihak. Pada kasus khusus dalam kondisi gawat darurat medis, keputusan aborsi 

mungkin harus diambil tanpa persetujuan suami demi menyelamatkan nyawa ibu.  

Pada kasus spesifik jika seorang ibu yang menghadapi ancaman serius terhadap 

nyawanya akibat kehamilan, tetapi suaminya menolak untuk memberikan persetujuan aborsi, 

apa yang seharusnya dilakukan. Pada situasi seperti ini, prinsip keadilan menuntut agar hak ibu 

untuk hidup diutamakan, sementara prinsip maslahah menekankan pentingnya menyelamatkan 

nyawa ibu demi kemaslahatan keluarga secara keseluruhan. Akan tetapi bagaimana jika suami 

tetap bersikeras untuk melanjutkan kehamilan. Ini adalah salah satu contoh konflik yang sulit 

untuk diselesaikan, dan membutuhkan pendekatan yang bijaksana serta sensitif terhadap 

konteks masing-masing kasus.  

Perlu untuk memahami bahwa prinsip keadilan dan maslahah tidak selalu memberikan 

jawaban yang jelas atau pasti dalam setiap situasi. Penerapan kedua prinsip ini mungkin 

memerlukan kompromi atau penyesuaian untuk memastikan bahwa keputusan yang diambil 

benar-benar adil dan bermanfaat bagi semua pihak. Pada kasus aborsi yang dilakukan karena 

 
38 Mayadina Rohmi Musfiroh, Fatma Mohamed Mansour Saqr, and Alfa Syahriar, “The Urgency of 

Maslahah in the Formulation of Fatwa and Legislation in Indonesia: An Analytical Study,” Ulul Albab: Jurnal 

Studi Dan Penelitian Hukum Islam 8, no. 1 (2024): 80–94, https://doi.org/10.30659/jua.v8i1.37242. 
39 Qurratul-Ain-Munir-Minhas and Samia Maqbool Niazi, “Abortion and Rape Laws in Pakistan,” 

Islamic Studies 59, no. 3 (2020): 359–76, https://doi.org/https://doi.org/10.52541/isiri.v59i3.1067. 



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam  
– Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani 
 

27 
 

alasan ekonomi, prinsip keadilan mungkin menuntut agar ibu diberikan dukungan finansial 

atau sosial untuk melanjutkan kehamilan, sementara prinsip maslahah menekankan pentingnya 

memastikan bahwa kehamilan tersebut tidak menimbulkan beban yang berlebihan bagi 

keluarga. Pada situasi seperti ini, solusi yang adil mungkin melibatkan kolaborasi antara pihak 

keluarga, komunitas, dan pemerintah untuk memberikan dukungan yang diperlukan. 

 

Dampak Aborsi Tanpa Persetujuan Suami Terhadap Keharmonisan Rumah Tangga 

Aborsi tanpa persetujuan suami dapat menjadi salah satu faktor yang memicu 

perselisihan yang serius dalam kehidupan rumah tangga. Didalam hukum keluarga Islam, 

pernikahan dianggap sebagai hubungan yang didasarkan pada prinsip saling melengkapi dan 

kerjasama antara suami dan istri.40 Ketika seorang istri mengambil keputusan aborsi tanpa 

melibatkan suami, hal ini tidak hanya menimbulkan konflik emosional tetapi juga dapat 

merusak fondasi kepercayaan yang menjadi dasar hubungan pernikahan. Keputusan seperti ini 

sering kali dipandang sebagai pelanggaran terhadap prinsip musyawarah yang dijunjung tinggi 

dalam Islam, yang menekankan pentingnya dialog bersama dalam menghadapi masalah-

masalah besar dalam rumah tangga. Dampak aborsi tanpa persetujuan suami terhadap 

keharmonisan rumah tangga patut untuk dianalisis secara mendalam. 

Salah satu dampak utama dari aborsi tanpa persetujuan suami adalah terjadinya keretakan 

komunikasi antara pasangan. Komunikasi yang transparan dan jujur merupakan kunci utama 

dalam menjaga hubungan suami-istri yang harmonis. Ketika seorang istri membuat keputusan 

penting seperti aborsi tanpa berkonsultasi dengan suami, hal ini dapat dianggap sebagai bentuk 

penutupan diri atau pengabaian terhadap peran suami dalam rumah tangga. Suami mungkin 

merasa bahwa ia tidak lagi dihargai sebagai mitra setara dalam pernikahan, yang dapat 

menyebabkan munculnya rasa marah, kecewa, atau bahkan pengabaian terhadap tanggung 

jawabnya sebagai kepala keluarga. Dalam jangka panjang, kurangnya komunikasi ini dapat 

melemahkan ikatan emosional antara suami dan istri, sehingga menciptakan jarak yang sulit 

untuk dijembatani. 

Aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat memicu konflik moral dan spiritual dalam 

rumah tangga. Dalam pandangan Islam, janin dianggap sebagai amanah dari Allah SWT yang 

harus dilindungi oleh kedua orang tua.41 Ketika seorang istri memutuskan untuk menghentikan 

kehamilan tanpa persetujuan suami, hal ini dapat dianggap sebagai tindakan yang bertentangan 

dengan ajaran agama, terutama jika keputusan tersebut diambil tanpa alasan yang kuat seperti 

ancaman nyawa ibu atau kondisi medis yang mendesak. Suami mungkin merasa bahwa 

keputusan ini melanggar nilai-nilai agama yang diyakininya, sehingga menimbulkan 

ketidakpuasan spiritual dan emosional. Konflik semacam ini tidak hanya memengaruhi 

hubungan suami-istri, tetapi juga dapat berdampak pada cara mereka memandang peran 

mereka sebagai orang tua dalam mendidik anak-anak di masa depan. 

Efek lain yang juga memiliki signifikansi tinggi yaitu munculnya ketidakpercayaan 

dalam hubungan pernikahan. Ketika seorang istri membuat keputusan aborsi tanpa 

memberitahu suaminya, hal ini dapat menimbulkan keraguan tentang niat dan kesetiaannya 

terhadap pernikahan. Suami mungkin mulai mempertanyakan apakah istrinya benar-benar 

 
40 Zeyad Jaffal, Shawabkeh Faisal, and Ali Hadi and Al Obeidi, “Toward Constructive Harmonisation of 

Islamic Family Law and CEDAW: A Study on the UAE’s Reservation to CEDAW Article 16 and Equal Rights 

to Marriage and Family Relations,” Australian Journal of Human Rights 28, no. 1 (2022): 139–62, 

https://doi.org/10.1080/1323238X.2022.2122689. 
41 Rebaz Rasul Khdir, Kamal Mohammed Abubaker, and Baqer Jawad Shamsulddin, “Abortion between 

the Right to Life of Fetus and The Right to Privacy of Woman An Analytical and Comparative Study between 

Law and Islamic Sharī’ah,” Zanco Journal of Humanity Sciences 29, no. 1 (2025): 138–64, 

https://doi.org/https://doi.org/10.21271/zjhs.29.1.7. 



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

28 
 

menghormati pernikahan mereka atau hanya memprioritaskan kepentingan pribadinya sendiri. 

Ketidakpercayaan ini dapat berkembang menjadi kecurigaan yang lebih luas, misalnya tentang 

bagaimana istri mengelola urusan rumah tangga atau bagaimana ia berinteraksi dengan orang 

lain di luar rumah. Jika tidak ditangani dengan baik, ketidakpercayaan ini dapat merusak 

fondasi keharmonisan rumah tangga dan bahkan berpotensi menyebabkan perceraian. 

Aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat berdampak negatif terhadap kesehatan mental 

dan emosional istri itu sendiri.42 Meskipun keputusan ini mungkin diambil dengan alasan yang 

kuat, seperti untuk melindungi kesehatan fisiknya atau menghindari trauma akibat kehamilan 

yang tidak diinginkan, proses aborsi sering kali membawa beban psikologis yang signifikan 

bagi wanita. Beban ini dapat diperparah jika istri merasa bersalah atau cemas karena telah 

mengambil keputusan tanpa persetujuan suami. Rasa bersalah ini mungkin muncul karena ia 

merasa telah melanggar norma-norma agama atau budaya, atau karena ia khawatir tentang 

reaksi suaminya setelah mengetahui keputusan tersebut. Dalam situasi seperti ini, istri mungkin 

menjadi tertutup, cenderung menghindari diskusi dengan suami, atau bahkan menunjukkan 

gejala depresi. Hal ini tentu saja akan berdampak negatif terhadap keharmonisan rumah tangga 

secara keseluruhan. 

Permasalahan yang muncul akibat aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat 

memengaruhi hubungan suami-istri dengan anggota keluarga yang lebih luas, seperti orang tua, 

saudara, atau masyarakat sekitar. Pada masyarakat Muslim, kehamilan dan kelahiran anak 

dianggap sebagai bagian penting dari identitas keluarga.43 Ketika seorang istri melakukan 

aborsi tanpa persetujuan suami, hal ini mungkin dianggap sebagai aib atau skandal yang dapat 

merusak reputasi keluarga. Keluarga suami, misalnya, mungkin merasa malu atau kecewa 

karena merasa bahwa istri tidak menghormati pernikahan dan tradisi keluarga. Keluarga istri 

mungkin merasa terpaksa untuk membela putrinya, sehingga memperburuk konflik antara 

kedua keluarga. Dalam situasi seperti ini, tekanan dari keluarga besar dapat memperparah 

ketegangan antara suami dan istri, sehingga membuat hubungan mereka semakin sulit untuk 

dipertahankan. 

Dampak jangka panjang tindakan aborsi tanpa persetujuan suami mempengaruhi 

keharmonisan hubungan suami-istri. Pada beberapa kasus, konflik yang muncul akibat 

keputusan ini dapat diselesaikan melalui dialog terbuka dan mediasi oleh pihak ketiga, seperti 

keluarga atau ulama. Akan tetapi dalam banyak kasus lain tersebut, konflik ini dapat 

meninggalkan luka emosional yang sulit untuk disembuhkan. Misalnya, suami mungkin 

merasa sulit untuk mempercayai istri sepenuhnya lagi, atau istri mungkin merasa bahwa 

suaminya tidak cukup mendukung atau memahami situasi yang dihadapinya. Dalam jangka 

panjang, hal ini dapat menyebabkan hubungan yang dingin dan penuh ketegangan, di mana 

kedua belah pihak merasa tidak puas tetapi enggan untuk mengambil langkah konkret untuk 

memperbaiki hubungan. 

Aborsi tanpa persetujuan suami juga dapat memengaruhi kemampuan pasangan untuk 

menghadapi tantangan-tantangan lain dalam kehidupan pernikahan. Ketika kepercayaan dan 

komunikasi telah rusak, pasangan mungkin kesulitan untuk bekerja sama dalam menghadapi 

masalah-masalah lain, seperti pengelolaan keuangan, pendidikan anak-anak, atau konflik 

dengan anggota keluarga lain. Pada kondisi seperti ini, rumah tangga dapat menjadi tempat 

yang penuh ketegangan dan konflik, di mana kedua belah pihak merasa terbebani oleh masalah 

yang tidak terselesaikan. Jika tidak ditangani dengan bijaksana, hal ini dapat menyebabkan 

pernikahan menjadi tidak stabil dan berpotensi berakhir dengan perceraian. 

 
42 Daniel I Tannenbaum, “The Effect of Child Support on Selection into Marriage and Fertility,” Journal 

of Labor Economics 38, no. 2 (August 20, 2019): 611–52, https://doi.org/10.1086/705928. 
43 Mir Azad Kalam et al., “Linkages between Consanguinity, Pregnancy Outcomes and Offspring 

Mortality in  Twenty-First Century India.,” Scientific Reports 14, no. 1 (September 2024): 22522, 

https://doi.org/10.1038/s41598-024-69151-7. 



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam  
– Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani 
 

29 
 

Akan tetapi dampak aborsi tanpa persetujuan suami terhadap keharmonisan rumah 

tangga tidak selalu bersifat permanen. Pada beberapa kasus tertentu, pasangan dapat 

menggunakan situasi ini sebagai kesempatan untuk memperkuat hubungan mereka melalui 

dialog yang jujur dan pemahaman yang lebih mendalam. Jika suami dan istri bersedia untuk 

membahas alasan di balik keputusan aborsi dan mencari solusi bersama, hal ini dapat 

membantu mereka membangun kembali kepercayaan dan komunikasi yang telah rusak. Pada 

proses ini, penting bagi kedua belah pihak untuk menunjukkan empati dan pengertian terhadap 

situasi yang dihadapi oleh pasangan mereka. Mediasi oleh pihak ketiga, seperti konselor 

pernikahan atau ulama, juga dapat membantu pasangan untuk menemukan cara yang adil dan 

bermanfaat untuk menyelesaikan konflik ini. 

 

Kesimpulan 

Hak aborsi wanita tanpa persetujuan suami dalam perspektif hukum keluarga Islam 

merupakan isu kompleks yang melibatkan berbagai dimensi, mulai dari hak individu, tanggung 

jawab bersama, hingga prinsip keadilan dan maslahah. Dalam Islam, meskipun seorang istri 

memiliki hak atas tubuhnya sendiri dan kesehatannya, pengambilan keputusan terkait aborsi 

tetap harus mempertimbangkan posisi suami sebagai mitra dalam pernikahan. Konflik antara 

hak reproduksi perempuan dan hak suami sering kali muncul akibat perbedaan pandangan 

tentang siapa yang lebih berhak mengambil keputusan, terutama dalam situasi darurat medis 

atau kasus-kasus khusus seperti kehamilan akibat perkosaan. Penerapan prinsip keadilan dan 

maslahah menjadi krusial untuk menyeimbangkan hak-hak kedua belah pihak, dengan tetap 

memprioritaskan penyelamatan nyawa ibu jika terancam bahaya serius. Akan tetapi, aborsi 

tanpa persetujuan suami juga dapat menimbulkan dampak negatif terhadap keharmonisan 

rumah tangga, seperti keretakan komunikasi, ketidakpercayaan, dan konflik moral yang 

berpotensi merusak fondasi pernikahan. Atas dasar hal tersebut melalui dialog terbuka, empati, 

serta musyawarah menjadi solusi penting dalam menyelesaikan konflik ini, sehingga keputusan 

yang diambil tidak hanya adil tetapi juga bermanfaat bagi semua pihak yang terlibat. 
 

Daftar Pustaka 

Afroo, Fakhriyah Annisa, Nenan Julir, and Rema Syelvita. “Attending Walimatul ‘Ursy : Pregnant 

Women Due To Adultery Perspectif Islamic Law.” Jurnal Kawakib 5, no. 1 (2024): 35–42. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24036/kwkib.v5i1.222. 

Al-Refa’e, Ma’moon. “Abortion in Islamic Criminal Legislation: Its Pillars and Punishment 

(Comparative Fiqhi Study).” An-Najah University Journal for Research - B (Humanities) 25, no. 

5 (2011): 1397–1434. https://doi.org/10.35552/0247-025-005-009. 

Ali, Tazeen M. “Embodied Experiences and Islamic Feminist Ethics: Gender Equality and Abortion in 

US Muslim Women’s Interpretive Communities.” Journal of Feminist Studies in Religion 40, no. 

2 (2024): 23–40. https://doi.org/10.2979/jfs.00019. 

Anwar, Aep Saepul, and Imam Sofi. “Konsep Dan Isu Gender Dalam Perspektif Islam: Studi Telaah 

Kedudukan Laki-Laki Dan Wanita Dalam Pandangan Islam.” Jurnal Paris Langkis 5, no. 1 

(2024): 151–61. https://doi.org/https://doi.org/10.37304/paris.v5i1.15494. 

Azizah, Nur, Mhd Syahnan, and Budi Sastra Panjaitan. “The Legality of Abortion by Medical Personnel 

for Rape Victims in Indonesia: A Perspective from Maqashid Sharia by Al-Syatibi and Al-Tufi.” 

Madania: Jurnal Kajian Keislaman 28, no. 1 (2024): 35–44. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.29300/madania.v28i1.3847. 



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

30 
 

Bagheri, Alireza, Lelia Afshar, Mohamed A Shahin, Majdah Zawawi, Mohammed Albar, and Sahin 

Aksoy. “Abortion in Different Islamic Jurisprudence: Case and Commentaries.” Asian Bioethics 

Review 3, no. 4 (2011). https://muse.jhu.edu/article/461976. 

Elmali-Karakaya, Ayse. “Interfaith Marriage in Islam: Classical Islamic Resources and Contemporary 

Debates on Muslim Women’s Interfaith Marriages.” Religions 13, no. 8 (2022): 726. 

https://doi.org/https://doi.org/10.3390/rel13080726. 

Faraz, Sajida, Shams Ul Hussain Zaheer, and Naila Rafique. “Analytical Study of The Legitimacy of 

Abortion In Islamic Jurisprudence.” Sociology & Cultural Research Review 3, no. 01 (2025): 982–

1003. 

Fauzi, Muhammad Ali, Heppi Septiani, and Zainatus Sholehah. “Harmonisasi Hukum Adat Dengan 

Hukum Islam.” COMSERVA : Jurnal Penelitian Dan Pengabdian Masyarakat 3, no. 7 (2023): 

2483–89. https://doi.org/10.59141/comserva.v3i07.993. 

Fauziyah, Ririn, Agus Sholahudin Shidiq, and Burhanatut Dyana. “Maslahah Sebagai Kerangka 

Berfikir Dan Tujuan Hukum Islam.” Asasi: Journal of Islamic Family Law 1, no. 2 (2021): 159–

78. https://doi.org/https://doi.org/10.36420/asasi.v2i2. 

Fitri, Al, and M SH. “Pembaruan Hukum Keluarga Di Indonesia Melalui Kompilasi Hukum Islam.” 

Mahkamah Agung RI 1, no. 2 (2020): 1–21. 

Hamdani, Muhammad Faisal. “Abortion in Islam: A Fiqh Examination of Medical and Social 

Indications.” Journal of Ecohumanism 3, no. 3 (2024): 1111–24. 

https://doi.org/https://doi.org/10.62754/joe.v3i3.3446. 

Hegab, Moustafa H. “Abortion: Medical and Moral Aspects in Islamic Perspectives.” In Looking 

Beneath the Surface, 177–85. Leiden, The Netherlands: Brill, 2013. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789401209830_012. 

Henry, Pamela J, Russell L Steiger, and Andrea K Bellovary. “The Contribution of Gender Equality to 

the Coexistence of Progressive Abortion and Sexual Orientation Laws.” Sex Roles 86 (2022): 263–

81. https://api.semanticscholar.org/CorpusID:246024017. 

Herzog, Marc. “Islam, Democracy and Dialogue in Turkey: Deliberation in Divided Societies.” 

Australian Journal of International Affairs 66, no. 3 (2012): 404–6. 

https://doi.org/10.1080/10357718.2012.681469. 

Hudiyani, Zulfa. “Diskursus Aborsi Dalam Perspektif Fikih Klasik Dan Kontemporer.” Al-Ahwal Al-

Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam 2, no. 1 (2021): 43–61. 

https://doi.org/https://doi.org/10.15575/as.v2i1.12172. 

Jaffal, Zeyad, Shawabkeh Faisal, and Ali Hadi and Al Obeidi. “Toward Constructive Harmonisation of 

Islamic Family Law and CEDAW: A Study on the UAE’s Reservation to CEDAW Article 16 and 

Equal Rights to Marriage and Family Relations.” Australian Journal of Human Rights 28, no. 1 

(2022): 139–62. https://doi.org/10.1080/1323238X.2022.2122689. 

Jalili, Ismail, Helmi Syaifuddin, Fadillah Ulfa, Wery Gusmansyah, and Muntaha Artalim Zaim. “The 

Legitimacy of Abortion: A Socio-Legal Analysis of Islamic Jurisprudence and Indonesian Law.” 

De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 16, no. 2 (2024): 382–405. 

https://doi.org/https://doi.org/10.18860/j-fsh.v16i2.29077. 

Kalam, Mir Azad, Santosh Kumar Sharma, Saswata Ghosh, and Subho Roy. “Linkages between 

Consanguinity, Pregnancy Outcomes and Offspring Mortality in  Twenty-First Century India.” 

Scientific Reports 14, no. 1 (September 2024): 22522. https://doi.org/10.1038/s41598-024-69151-

7. 



Hak Aborsi Wanita Tanpa Persetujuan Suami Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam  
– Wahyudi, Oyo Sunaryo Mukhlas, Beni Ahmad Saebani 
 

31 
 

Khdir, Rebaz Rasul, Kamal Mohammed Abubaker, and Baqer Jawad Shamsulddin. “Abortion between 

the Right to Life of Fetus and The Right to Privacy of Woman An Analytical and Comparative 

Study between Law and Islamic Sharī’ah.” Zanco Journal of Humanity Sciences 29, no. 1 (2025): 

138–64. https://doi.org/https://doi.org/10.21271/zjhs.29.1.7. 

Laksmi, Dyah Ayu Vijaya. “The Principle of Justice in Islamic and Civil Inheritance Law: Legal 

Disparities, Dispute Resolution, and Harmonization.” Al-Adalah: Jurnal Hukum Dan Politik Islam 

10, no. 1 (2025): 122–33. https://doi.org/10.30863/ajmpi.v10i1.8352. 

Lestari, Ahdiana Yuni, Agesti Andriani, Dakum Dakum, and Setiyawan Gunardi. “Abortion in the 

Perspective of Islamic Law and Health Law.” Kosmik Hukum 24, no. 3 SE-ARTICLE (September 

29, 2024): 166–77. https://doi.org/10.30595/kosmikhukum.v24i3.22798. 

Maimanah, Maimanah, M Fahmi Al-Amruzy, Arni Arni, and Siti Faridah. “Delay in the Division of 

Inheritance: A Theoretical Review within Legal System Framework in Indonesia.” Syariah: 

Jurnal Hukum Dan Pemikiran 24, no. 1 (2024): 241–57. 

https://doi.org/https://doi.org/10.18592/sjhp.v24i1.12916. 

Moradinazar, Mehdi, Reza Rostami, Nazila Armaghan, Mohammad Shakiba, Amirreza Rai, Sogand 

Abbasi Azizi, and Ebrahim Shakiba. “Epidemiological Features of Spontaneous Abortion in the 

North Africa and the Middle East from 1990 to 2019: Results from the Global Burden of Disease 

Study 2019.” Journal of Family & Reproductive Health 16, no. 3 (2022): 183. 

https://doi.org/10.18502/jfrh.v16i3.10579. 

Murni, Dewi. “Kesehatan Reproduksi Menurut AlQuran Surat Al Baqarah/2 Ayat 222-223.” Jurnal 

Ulunnuha 8, no. 2 (2019): 219–29. https://doi.org/https://doi.org/10.15548/ju.v8i2.1254. 

Musfiroh, Mayadina Rohmi, Fatma Mohamed Mansour Saqr, and Alfa Syahriar. “The Urgency of 

Maslahah in the Formulation of Fatwa and Legislation in Indonesia: An Analytical Study.” Ulul 

Albab: Jurnal Studi Dan Penelitian Hukum Islam 8, no. 1 (2024): 80–94. 

https://doi.org/10.30659/jua.v8i1.37242. 

Musthofa, Khabib. “Spirit Mitsaqan Ghalidza Dalam Pernikahan Sebagai Penguatan Keluarga Di 

Kalimantan Tengah.” Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 2, no. 2 (2020): 153–70. 

Nasir, Mohamad Abdun. “The Majelis Ulama’s Fatwā on Abortion in Contemporary Indonesia.” The 

Muslim World 101, no. 1 (2011): 33–52. https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2010.01341.x. 

Nikolić, Oliver. “The Cairo Declaration on Human Rights in Islam.” Strani Pravni Zivot 64, no. 3 

(2020): 89–97. https://doi.org/https://doi.org/10.5937/spz64-28285. 

Pradana, Riza Shihabudin, and Masrokhin Masrokhin. “Studi Komparasi Hukum Terhadap Aborsi 

Dengan Indikasi Cacat Janin (Fatwa MUI No. 04 Tahun 2005 Dan Undang–Undang No. 36 Tahun 

2009 Tentang Kesehatan).” Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa 2, no. 4 (2024): 760–69. 

https://doi.org/https://doi.org/10.61722/jipm.v2i4.345. 

Qurratul-Ain-Munir-Minhas, and Samia Maqbool Niazi. “Abortion and Rape Laws in Pakistan.” 

Islamic Studies 59, no. 3 (2020): 359–76. https://doi.org/https://doi.org/10.52541/isiri.v59i3.1067. 

Rahmah, Siti Nur, Anwar Hafidzi, and Arie Sulistyoko. “Hukum Aborsi Menurut Imam Al-Ghazali 

Dan Yusuf Al-Qardhawi.” Journal Of Islamic And Law Studies 2, no. 1 (2018). 

https://doi.org/https://doi.org/10.18592/jils.v2i1.4560. 

Ralph, Lauren J, and Lee A Hasselbacher. “Adolescents and Abortion Restrictions: Disproportionate 

Burdens and Critical Warnings.” The Journal of Adolescent Health : Official Publication of the 

Society for Adolescent Medicine 73, no. 2 (2023): 221–23. 

https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2023.05.002. 



TARUNALAW: Journal of Law and Syariah  Vol. 04 No. 01, January 2026 
 

32 
 

Romadhon, Ahnaf Nur Fauzan, and Tajul Arifin. “Aborsi Dalam Perspektif Hadits Riwayat Ahmad Bin 

Hanbal No 18989.” MUSHAF JOURNAL: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 3, no. 2 (2023): 205–

17. https://doi.org/10.54443/mushaf.v3i2.122. 

Sakira, Asra. “Aborsi Dan Hak Kesehatan, Reproduksi Perempuan Dalam Hukum Islam Dan Hukum 

Negara.” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 3, no. 2 (2022): 11–27. 

https://doi.org/https://doi.org/10.55623/au.v3i2.120. 

Shapiro, Gilla K. “Abortion Law in Muslim-Majority Countries: An Overview of the Islamic Discourse 

with Policy Implications.” Health Policy and Planning 29, no. 4 (2014): 483–494. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1093/heapol/czt040. 

Srirahma, Srirahma, and Sri Nanang Meiske Kamba. “Effectiveness of Article 53 On Marrying 

Pregnant Women In Compilation Of Islamic Law.” Estudiante Law Journal 4, no. 3 (2022): 739–

58. https://doi.org/https://doi.org/10.33756/eslaj.v4i2.18362. 

Tannenbaum, Daniel I. “The Effect of Child Support on Selection into Marriage and Fertility.” Journal 

of Labor Economics 38, no. 2 (August 20, 2019): 611–52. https://doi.org/10.1086/705928. 

Ünal, Merve. “Abortion in Islamic Law. İstanbul: Kitâbi Publications.” İlahiyat Tetkikleri Dergisi 58, 

no. 2 (2022): 116–18. https://doi.org/10.5152/ilted.2022.2264154. 

Utami, Miftahul. “Criminal Action of Abortion Rape Health Perspective Legal and Islamic Law.” 

Requisitoire Law Enforcement 14, no. 2 (2023): 46–51. 

https://doi.org/https://doi.org/10.59651/relae.v14i2.81. 

Wahyudi. “Hukum Adat, Hukum Islam Dan Hukum Barat.” In Hukum Islam, 155–69. Padang: CV. Hei 

Publishing Indonesia, 2024. 

———. Hukum Kesehatan: Suatu Tinjauan Aspek Yuridis. Sleman, Yogyakarta: PT. Penamuda Media, 

2024. 

Wahyudi, Wahyudi, and Usep Saepullah. “The Legality of Abortion Without Spousal Consent in 

Islamic Jurisprudence.” PATTIMURA Legal Journal 4, no. 2 (2025): 104–24. 

https://doi.org/https://doi.org/10.47268/pela.v4i2.19055. 

 


